





# DISSERTAÇÃOC

SOBRE

# A COMBINACAO DAS IDEAS

INTELECTUALS, E SENSIFERAS

Para fazer progresso da noticia de hum so Deos, para o conhecimento de huma so Religião:

Dividida em duas partes com hum

TRACTADO

Em que se destroe o erro dos Naturalistas, que dizem ser só a rasao natural a voz por onde Deos falla aos homens, em forma que faltando ella nao ha obrigação de crer o Dogma, que se propõe como revelado.

POR HUM ANONIMO



# COIMBRA:

NA OFFICINA TYPOGR. DA UNIVERSIDADE

# 1791

Com licença da Real Mesa da Commissão Geral Sobre o Exame, e Censura dos Livros.

Foi taixado este Livro em trezentos e cincoenta reis em papel.

Vende-se na Logea de Antonio Rodrigues Marmeleira.





# DISSERTAÇÃO

Sobre a combinação das ideas, principalmente intellectuaes, a fim de vir por hum modo natural, mas regulado, em o conhecimento do supremo ser, e seus attributos.

# ADVERTENCIA.

E ao entendimento, e percepS caó do homem subissem todos
os conhecimentos de Deos com
os Decretos da sua Divina vontade, elle
naó só conheceria todos os possiveis, e
os diversos modos de ser, mas todos os
existentes: a tanto porem se naó extende o conhecimento, e sciencia humana neste estado inseliz, cheio de trévas da
Patt. I.
A igno-

ignorancia penal. Conhece com tudo cste racional miseravel algumas cousas, e ignora outras, e duvida em muitas.

Devemos considerar o dito homem já em qualidade de animal terrestre, pela qual lhe competem os sentidos externos; já como espirito dotado de rasao, por cujo motivo he racional.

Eu bem sei que a uniao d'alma com o corpo, e muito mais a fraqueza, que accresce pelo peccado, poem ao homem na trifte fituação de necessitar, e não poder viver sem algumas modificações, impressões, e representações sensiferas; mas querer, que desta fonte lhe venhao fó, tomado ainda como racional, todas as ideas, que formao as sciencias, he paradoxo; e mais crasso erro soi dizer, que a sua felicidade tinha daqui dependencia. O homem como animal terrestre nao pode viver sem sentidos externos, sem ser vegetavel; como racional pode ter ideas, e noções sem dependencia delles. Co-

Conheça o homem que a sua felici= dade verdadeira nao está na sua rasao; muito menos nos seus sentidos, mas em Deos, lume do entendimento, descanço da vontade, primeiro principio, e ultimo fim, para onde se devem dirigir, e encaminhar todas as accões humanas.

Tambem conheça que nesta vida miseravel, nem se pode ver a Deos intuitivamente, nem possuir-se em perfeità fclicidade. Comtudo pode fer Deos conhecido em si mesmo de alguma sorte sem interposta substancia, como já vou, e intento persuadir, principiando pela rafac univerfal.

### S. I.

# Que cousa seja rasas universal?

A suprema, e universal rasab consiste ha regra tincommutavel das coufas, e fuas connexões. Não fao as ditas regras, e a verdade immovel das taes connexões a substancia da alma, bem como a luz do

A 2

Sol naó he a substancia dos olhos; ellas superior, immovel, e geralmente só podem residir na arte do Supremo Ente, e Soberano Artisece, donde saó luminosas, e se nos communicaó, naó só digo as verdades da Ethica, e Moral, mas da Methaphisica, e mais sciencias. Se eu sormo este discurso:,, cogito, logo sou, e existo,, he rasaó particular minha, mas communicada da universal, e immovel que me diz, que nenhuma cousa pode cogitar sem existir, nem existir sem ser.

Semelhantes connexões, verdades, ou principios universais, e immoveis ninguem examina para contradizer, mas segundo elles se examina, e decide tudo. Em todos os homens saó os mesmos estes principios; ninguem os sez, e ajuntou; mas todos os achamos expostos dentro de nós mesmos, excitados nas occasiões opportunas. E supposto no tom grammatical indiquem composição, ou a naó tem, ou se a tem nascem estas noções compostas de verdades, e ideas sim-

fimplices, que estas presuppostas no nosso entendimento innatas sem a menor composição; das quaes simplices o mesmo entendimento, póde formar facillima, e connaturalmente essas, que chamamos principios primeiros, sendo nesse caso se gundos.

§. 2.

## Rasao particular.

Chamo Rasaó particular ao uso bom que saz o racional das sobreditas regras: sem rasaó, ou rasaó particular depravada considero no máo uso dellas; o qual quasis sempre nasce de huma ignorancia culpavel, ou do imperio dispotico, e depravado da vontade. Naó sei como se descobre aquella rasaó universal ao entendimento; nesta descoberta elle conhece, ou claramente penetra ser verdade o que a mesma rasaó manisesta, e da'hi se colhe.

Todos os homens racionaes no uso da sua raciocinação tendo em si escritas muitas daquellas regras, para ellas se convertem, e as lem, fendo por mil modos excitados em certas occasiões opportuna, e importunamente. Nao ha homem, que nao tenha em si escondido este thesouro.

\$. 3.

Verdade incommutavel objectiva.

A verdade incommutavel tomada objectivamente he o ser increado representando as creaturas, e respeito das cousas;
he a arte do artisece soberano, a idea
inconcussa das cousas sactiveis; a regra da
equidade; a soberana universal rasaó,
que prescreve a regularidade, que poem
em tudo a ordem, e a consonancia.

§. 4.

Verdade communicada, ou verdade participada.

As creaturas sao esta verdade participada: ellas communicao da primeira o seu ser, e bondade proporcionadamente; e por e por isso quanto este ser participado he mais ser, he mais bom, e mais vero, porque Ente vero, e bom tudo he o mesomo, o augmento de hum he augmento de todos, philosophicamente fallando sao sinonimos.

\$. 5.

Verdade de percepção, ou verdade de acto.

Aquelle conhecimento com o qual o entendimento attinge a cousa, e seus respeitos, chamo eu verdade actual. Este acto pode dizer respeito á verdade do objecto da sua verisicação por muitos modos; por conjectura, v.g. conjecturando que a idea A he applicavel ao objecto B: por crença, motivado no dito alheio; ou sinalmente, e he o que saz ao caso, como tocando, e sentindo internamente na mente a verdade apprehendida com huma segurança tal, e claridade, que seita seria reslexas a quem conhece, nas fica duvida prudente de ser, o que assim se

apprehende, como se apprehende. Eu digo seguramente que esta claridade de conhecimentos intellectuais he signal certo,
que me segura da verdade; de tudo quanto
me sor assim representado. Se nao pergunto: porque sei eu que dous, e dous
sao quatro? Por ventura nao he porque
assim o vejo, e alcanço com o entendimento?

A evidencia que temos das cousas consiste no claro conhecimento, e intuito
que dellas temos (fallo da evidencia intrinseca). Tudo quanto he concebido claramente, e percebido pelo entendimento
naó he chimera: se he entendido naó póde ser falso: diz S. Agostinho (a). Ainda
aquillo, que os sentidos percebem claramente na vigilia, se elles estaó sãos, e
os objectos approximados, naó he illusorio: mas emsim nas representações sensisteras naó he taó seguro ser o objecto
sentido como se sente ; porque está o entendimento para poder corrigir as sala-

cias.

<sup>(</sup>a) De Genef, ad lit. L. 12. c. 14.

cias sensiferas, bem informado nas leis de representar varias, e diversas arespeito do mesmo objecto, que se sente em diversas circunstancias por differente modo. Em huma palavra se póde haver illusas em os sentidos claramente sentindo, nas póde haver no entendimento claramente conhecendo: a Deos se imputaria o erro, se elle pondo no entendimento o intuito claro do objecto, falisse a tal representação manisesta, e perspicua.

# §. 6.

As verdades incommmutaveis quando são entendidas, são em si mesmas conhecidas sem interposta substancia, tocando nellas mental, e immediatamente o entendimento.

As fobreditas verdades vem-se em si mesmas quando sao conhecidas, concebidas claramente no enten dimento, pois nao podendo este (como a seu tempo se dirá) ter imagens objectivas proporcionadas, em que as pospossa ver, entender, e penetrar com perspicuidade; se assim se vem, forçosamente hao de ser em si mesmo contempladas.

Nem aqui se póde argumentar com os actos do nosso entendimento, que nos fazem ver as taes verdades na supposição de serem estes actos de conhecer imagens dos objectos conhecidos quaesquer que sejao, porque he falsa a supposição. Não são todos os actos imagens dos feos objectos; porque ou nenhuns sao em si visiveis pasfando na fua voluvel existencia, ou se alguns podem ser vistos, e terminar como objecto outros conhecimentos, naó haverá hum só , que possa ter em si objectivamente representadas as verdades incommutaveis, que por seu meio vio a alma contemplativa: porque femelhantes actos, e movimentos da dita alma, forao fó meio unitivo para ella as ver : e se o entendimento pelo acto que immediatamente se dirige a contemplar outro acto, e conhecimento das verdades incommutaveis, vem no alcance dellas, naő nao he porque o tal acto fosse imagem das taes verdades, mas por excitação de efpecies, passando do conhecimento de hum termo mental para o conhecimento de outro, do conhecimento do conhecimento para o conhecimento do objecto delle, que foi ja em differente occasiao visto, e conhecido, porém visto por outro meio, e por outro modo: dado porém que esse conhecimento das verdades incommutaveis indique, e refira as taes verdades eternas, que o primeiro vio, essa prerogativa goza só como uniaó com ellas, naó como imagem propria, e intrinseca, indirecta, e nao directamente. Nesse caso se nao verifica, que para o entendimento conhecer com evidencia as tais verdades pelo dito acto, nao fosse preciso ter primeiro outro directo a ellas immediatamente, e que ficasse dellas como impregnado, para poder referillas, e representallas, e sem isso nao. Em consequencia naó poderá nunca o nosso entendimento formar hum cabal conceito das verdades eternas, e incommutaveis sem primeiro tocallas em si mesmas.

## \$. 7

Aos nossos entendimentos em toda a parte apparecem algumas destas verdades incommutaveis, e eternas, as quais vemos muitas vezes ainda que não queiramos

Nao fao poucas as verdades incommumutaveis, e eternas, que alcanção todos os homens queirao, ou nao; O' quantas vezes fe dao ellas a conhecer, ou feja essa visão intellectual, ou fem visão por nao sei, que sentimento intimo do coração! se me perguntao que verdades fejao estas? nomearei algumas. Quem não vê objectar-se quasi sempre diante dos nossos entendimentos hum Ente assim concebido, sem sim, nem limite algum, prerogativas so do supremo Ente. Muitas regras da Moralidade, ainda que senao procurem, em certas, e urgentes occasiões se propalao. Tambem as do

numero, e dimençao se fazem patentes, ainda que mais a huns, que a outros engenhos. Eu fallo da dimençao da quantidade intelligivel, para nao confundir esta com outra quantidade existente sora da mente, e sora da idea: a primeira nao a segunda he o genuino objecto, que se presenta, para contemplar o Mathematico.

\$. 8.

#### Corollario 1.

Collige-se ser a verdade incommutavel distincta deste, e daquelle contemplativo della: porque se naó he minha nem tua, mas patente a todos, he distincta de todos, diz S. Agostinho l. 12. cons. c. 29. A cogitação commutavel pode alcançar, naó formar huma verdade incommutavel.

#### Corollario 2.

He huma cousa positiva, pois tem predicados positivos; ella he boa, amavel, e digna de estimação.

#### Corollario 3.

Ainda que o connotado, que respeita, ou representa, seja cousa creada, nao o he a idea objectiva se he eterna, invariavel, immutavel; antes do mundo ja era: ains da que nao houvesse mundo seria do mesme modo verdade tudo o que agora he verdade incommutavel objectiva. Digo incommutavel objectiva, para que ninguem se persuada quero dizer, que estas verdades dous, e dous são quatro, hum palmo de vara he menor que toda ella, e outras semelhantes, sao alguma cousa divina: pois semelhantes relações, e respeitos actuais nem entidade ferao diversa dos combinados, quanto mais cousa Divina (a). Quero sim dizer, que estas relacões incommutaveis, e verdades eternas tem o seu assento immovel na rasaó

in-

<sup>(</sup>a) Sensi etiam numeros omnibus corporis sensibus , quos numeramus : sed illi alii sunt , quibus numeramus , nec imagines istorum sunt , & ideo valde sunt. Rideat me ista dicentem qui eos non videt , & ego doleam 130 dentem me S. Aug. conf. 1. 10 .cap. 12.

PARA O CONHEC. DO SUPR. SER 15

increada, na arte do supremo artifece, para que manisestada á creatura, esta possa conhecendo-as combinallas, e applicallas, servindo-lhe de guia, e direcças para o seu governo, acerto, e intelligencia.

#### Corollario 4.

Naó he cousa que tenha todo o seu ser só com dependencia do entendimento creado; pois ainda faltando este, e suspensas universalissimamente todas as operações intellectuaes creadas, as sobreditas verdades serias do mesmo modo incommutaveis: e entendimento creado naó as sez, achou-as sem as sazer.

#### Corollario 5.

Nao fao cousa impossivel, ou chimera; porque sao conformes os seus predicados, nao tem alguma implicancia. Sendo verdades entendidas por algum entendimento sao reaes verdades. Ninguem as
poderia entender se assim nao sossem: Aut

non intelligit, (falla S. Agostinho (a) do homem a cujo entendimento se objecta alguma cousa) aut si intelligit, continuo verum est.

#### Corollario 6.

Nao podem ser modificações da alma ainda que dentro de si, e nao fora, immediatamente se termine tudo quanto conhece.

# Provas defte Corollario.

<sup>(</sup>a) De Genes, ad lit, L. 12. cap. 14.

timos. Pela mesma rasaó, que tendo idea clara da extenção perspicuamente vemos, ou podemos ver com evidencia as propriedades das diverfas figuras, em que póde terminar-se. Vemos claramente, o quadrado distincto do redondo, com as propriedades que dizem respeito assim a estas, como a outras figuras diversas sem numero. Esta fecundidade de verdades donde nasce se nao da idea de extenção ? O contrario pasta nas modificações da alma, fe nao as fentirmos, de nenhum modo as conhecemos; por isso o cego nao fabe nada das cores, nem o furdo do fonoro. Se nunca experimentassemos a dor, o seu conhecimento nao subiria de modo algum ao nosso entendimento; estas mesmas sensações vivamente sentidas nao fao entendidas; fao logo todos os conhecimentos que nós temos a respeito das modificações da alma confusos, mais sentimos do que entendemos estas modificações. Ainda agora estou eu a ignorar o constitutivo do meu conheci-Part. I. menmento, por meio do qual claramente vejo hum objecto claro. Vejo o tal objecto
fem o fentir, naó vejo o conhecimento,
que finto, e experimento dentro de mim.
Certifico-me naó ha duvida, que conheço; pois para islo basta a experiencia
intima, isto he, a consciencia da modisicaçaó, mas naó entendo bem essa modisficaçaó, esse conhecimento, ignorando as
relações, que ha entre esta, e outras
modificações da minha alma.

O conhecimento com que alcanço as relações dos numeros põe á vista com evidencia a verdade dellas, mas naó as suas delle. Tudo isto nasce, que as relações do numero, extenção, e semelhantes sao conhecidas por mim na sua idea propria, mas naó a natureza da alma, e suas modificações. Em huma palavra o conhecimento que temos da nossa alma he individual; a minha conheço por consciencia, a dos outros por conjectura, e naó a sua da sua geral, e especifica idea

idea (a). Conhecendo eu logo a natureza da alma por meio diverso da idea della, devo concluir que as suas modificações me saó manisestas do mesmo modo, isto he, por consciencia, sentimento intimo, e naó por intelligencia.

Ora fendo isto verdade nenhuma idea clara objectiva, e intelligivel póde ser modificação da alma. As ideas intelligiveis mostrao, ou podem mostrar claramente os muitos respeitos que dizem, pelo contrario as modificações da alma, quando nellas tendo objectivamente nada me mostrao com certeza, mais que huns certos sentimentos alegres, e tristes, humas certas experiencias, e poucas mais cousas que dahi se inferem, e alcanção, não por virtude so da tal sensação, mas pelo adjutorio, e

(a) Se Mr. Descartes tem que a natureza, que melhor conhecemos he a da nossa alma, entendendo isto dá noticia particular, e individual de huma tal cousa singular, não o impugno; se entende do conhecimento da sua essencia em commum, digo que melhor conhecemos a extensão sigural da materia, do que a natureza dos Espirio tos incompletos.

B 2

luz

luz de alguma idea intelligivel como ja notei §. 1. e a seu tempo se repetirá §.10.

6. 25., e na part. 2. art. 2.

Além disto ha ideas intelligiveis obje-Etivas, que contem predicados fublimes; os quaes excedem infinitamente a alma, e fuas modificações. Não fao logo nestas modificações constituidas as taes ideas. Para prova basta trazer aqui á memoria a idea do infinito; ella refere hum fer interminavel, sem principio, nem sim. Nao fao por certo estes predicados inapplicaveis a quaefquer modificações da alma? Servirao as taes modificações para offerecer a phantafia pasto da imaginação tumultuaria, de nenhum modo feraő termos mentaes dos intuitos intelligiveis das verdades eternas. As modificações da alma fao voluveis, e nao podem fer objecto constante das sciencias invariaveis. As ideas (a) que sao modificações da alma, representat com variedade o seu objecto;

<sup>(</sup>a) As ideas sensiferas, que são modificaões da alma;

a huns representad o mesmo como quadrado, a outros como redondo. Muitos homens vendo com os olhos do corpo a mesma torre, naó a vem todos do mesmo modo, e grandeza; mas todos alcançando a relação, que ha entre dous e dous, vem do mesmo modo que sao quatro. O Sinense, o Europea, o Monomotapa vem estas e semelhantes verdades da mesma sorte.

Ainda mais as fobreditas modificações saó mutaveis, as ideas immutaveis: Logo se vemos com as modificações mutaveis as ideas, e cousas immutaveis, naő as vemos nas modificações mutaveis, mas em outra coufa distincta dellas : ahi até o mesmo impio toca com o entendimento, ainda quando contradiz a verdade que sente, e della se aparta (a) Ab illa luce avertitur, à qua tamen tangitur. Hinc est, quod etiam impii multa recte deprehendunt. . . . Quibus ea tandem regulis judicant, nisi in quibus vident? Neque

<sup>(</sup>a) S. Azoftinho lib. 14. de Trinit. c. 3.

in sua natura, cum eorum naturas constet esse mutabiles.

Pelo que desta verdade: Eu sou mutavel, e todas as minhas cousas não se segue: Logo tudo quanto vejo he mutavel: mas segue-se: Vejo cousas immutaveis sendo mutavel; logo: Essas cousas, que vejo não são minhas, mas alheias, e distintas de mim.

Que o mutavel veja o immutavel nao implica, nem diz contradição alguma; porém he manifesta contradição, que a mesma cousa seja, e nao immutavel.

Tenho em fim concluido, que as ideas, que chamamos innatas, as quais constantemente representaó os objectos eternos, ou de verdade eterna, e incommutavel nao sao, nem podem ser modificações da alma.

\$. 9.

Consequencias destes corollarios.

Quem nao vê que as sobreditas ver-

dades sao cousa distincta da alma, e do entendimento, que as contempla com fuas modificações; fe faó ente politivo, e nao chimera; se o seu ser he simples sem composição alguma, que não sendo em si creaturas eternas, se segue por legitima consequencia serem o ser exemplar na arte do supremo artifice representado, o qual deixando-se, nao sei porque modo, ver da creatura racional, tanto quanto quer a fez intelligente, e illumina do modo que quer. Deos nao he creatura mas contem perfeitamente todo o fer creado; conhece todas as cousas. Este conhecimento nao he accidente, mas fubstancia, e exemplar; e por algum modo póde fer communicado á creatura racional, quando a ella se una mentalmente. Nao me pertence aqui tratar do conftitutivo do acto, e conhecimento de Deos, com que vê as creaturas, seja livre, ou necessario. Só digo que assim como o conhecimento Divino das creaturas diz refpeito a ellas, tambem a idea archetypa o dirá, e sem vermos (a) a representação Divina na sua substancia, poderemos alcançar o que respeita, e representa por virtude da união mental: nem he inaudito entre os Peripateticos que a especie incognita dê a conhecer alguma couse distincta della.

Esta unias, ou amplexo mental da creatura com o Creador a eleva, e constitue na ordem de conhecer a verdade por hum intimo sentimento do coraças intelligente, applicando-lhe mentalmente algumas destas verdades objectivas, para que as toque, e conceba mental, e espiritualmente, como por exemplo a rasas do ente sem lhe ver limite, ou contraças

<sup>(</sup>a) Nao se deve reprehender o Philosopho por suster, que vendo as creaturas nas ideas, que estao em Deos, nao vemos a Deos, mas as creaturas; dizendo ao mesmo tempo, que na idea de Deos, isto he na representação dos seus predicados, vemos a Deos; porque pode verificar-se huma e outra verdade sem contradição, com tanto que o conhecimento no segundo caso seja nesta vida inadquado, e obscurecido, mais abstractivo, que intuitivo.

çao alguma; as rafoes do numero, extençao, e moralidade para que illustrado com taes luzes, e com o toque intimo das primeiras verdades, possa depois, fazendo attentas reflexões, e cavando nestes solidos, e seguros fundamentos, estribada nellas, adiantar os conhecimentos na Regiao da yerdade, deduzindo das primeiras outras mais remotas, que se colhem dos primeiros principios, e das primeiras regras, até dirigir as artes, e a norma das sciencias, ou disciplinas, concorrendo cada vez mais a verdade primeira, e increada com os esforços, estudos, e diligencia das creaturas para fe lhe communicarem mais, e mais luzes, sem fazer aqui transito da ordem natural para a fobrenatural e fuprema; porque agora se nao falla desta, mas da outra.

Nao deve porém esquecer, que assim como Deos se infunde nao poucas vezes á creatura para communicar-lhe coahecimentos, e luzes sobrenaturaes na ordem da graça, se possa tambem unir á mesma creatura racional naturalmente para lhe communicar, como Author da natureza, algumas verdades naturaes: digo naturaes, por dizerem respeito á natureza das cousas, e naó para que estas luzes sejas adjudicadas ao homem racional por algum direito de divida, ou jus, que nelle resida, mas por hum jus, e direito de inopia, para naó sicar a obra da Arte Divina desordenada, e imperfeita, Se aqui se considera divida, he de Deos para Deos, e naó de Deos para a creatura Quis prior dedit illi, ut retribuetur ei.

Do que temos deduzido se vem sacilmente a conhecer, que Deos nao só he o que allumia a todo o homem, que vem a este mundo; mas o lume mesmo do entendimento intelligente. Assim philosopharao os Platonicos por isso estimados, e louvados de S. Agostinho no livro de Civitate Dei: Lumen mentium esse dixerunt eundem ipsum Deum. He Deos a Luz do nosso entendimento, que nos desdescobre para entender as mesmas verdades incomutaveis, e eternas, informando a mente racional, que nao poucas vezes as comtempla sem meio real absoluto; mas nao fem acto, e motu feu proprio ; porque o nosso acto de entender nao he o mesmo de Deos, como impuserao alguns, que nao perceberao, ou affectarao nao perceber bem esta fublime Philosophia, nem amente dos illustres Philosophos, que della tratao. Tanto. assim que nem a mesma contemplação extatica dizemos fer fem conversaó do contemplante para o objecto contemplado; pois ainda que este objecto seja concebido sem meio, e phantasmas, nao he sem acto, sem modificação da alma, sem conversaó da creatura, e uniaó mental della com a verdade eterna, a qual ficando em si immutavel, como he por esiencia, muda ao contemplante formado nella.

§. 10

Tres modos de apprehender os objectos

Primeiro modo: Pela experiencia dos fentidos intimos, ou das operações, internas a alma racional apprehende, c fica conscia que conhece, que ama. . . &c. sem outra alguma especie, ou imagem, sem meio algum ; depois reflectindo nestas operações conhece que tem ser, e existe; mas fez este discurio., porque teve idea innata do fer, e exiftencia; ella ausente o nao faria. He util fazer aqui esta reflexao. Segundo modo: Por muitas, e diversas imagens dos objectos corporais, que na alma, nao fei quem, e como se formao, mas sei que ella nessas imagens sente os corpos de fora existentes, na conformidade de certas leis instituidas pela providencia do Creador. Estas imagens sao certas modificações, ou sensações da alma unida ao corpo, que ella, ou nella fe formao, e refultao na occorrencia com os differentes movimovimentos, e direcção dos objectos externos, que ferem os orgaos do corpo unido; tudo dirigido para avisar a alma do que fóra se passa; pois sendo os objectos externos incapazes de fer em si conhecidos pelas fuas trevas, opacacidade, e distancia, se vem a fazer conheciveis, e se conhecem nas ditas modificações e imagens mentais, que os representem, e fação de algum modo conhecidos, precisa a revelação Divina, aufente a idea intelligivel da cousa objectada, de cujas ideas, a respeito das cousas que se sentem, nos quiz Deos privar, naó nos concedendo por este modo de as conhecer individualmente: fubstituio porem para naó ficarmos de todo cegos ás fenfações, e modificações internas varias, ediversas dos objectos externos; as quais sao como humas revelações, que de algum modo naturalmente os reprefentaó: bem como as palavras, cuja imposição he preciso conhecer-se para nao errarmos na sua applicação e uso.

O Ter-

O Terceiro modo de apprehender, he quando o entendimento humano fe une naturalmente com o Divino ser, pela manifestação, e toque das verdades incommutaveis, e eternas; as quaes S. Agostinho chama Arte do Omnipotente Artifice. Deos nao quiz fossemos inspectores de todas as rafões desta Arte, nem de todos os varios modos de as-conhecer, mas dignou-se descobrir-nos algumas por algum modo, para que o nosso entendimento podesse apprehende-las, nao estupida, e sensivelmente em algum symbolo, em alguma imagem groffeira, e menos propria, mas tocando as ditas verdades em si mesmas, para contemplar com evidencia na sua beleza sem interposta substancia.

Illustração ao terceiro modo de apprehender.

Deste modo apprehendemos claramente o ente sem o limitar na mente. E que he ente illimitado fe nao o Supremo?

Da fobredita apprehenfao do Ente Supremo deduz o entendimento outras verdades inclusas nelle, se he Supremo, ha de ser forçosamente Espirito, Prudente, Bom, Optimo . . . &c. Deve logo fer venerado dos entes inferiores. Daqui vem que todas as Nações do mundo tem hum certo conhecimento de Dees, e por isso procuras render-lhe adorações, e obsequios de Religiao: mas porque parao nas primeiras luzes, e apprehenções sem restectir, e discernir ajustadamente, porque nao procuraó penetrar bem as propriedades e attributos deste Supremo Ente, que ainda que nao queirao tem diante dos olhos do entendimento, apprehendendo bem julgaó mal, attribuem á creatura o que he proprio do Creador, errao torpemente os cegos cuidando fer aquelle numen, que apprehenderao, o Sol, a Lua, ou outra qualquer creatura, e fazem retroceder para ella os impulsos que directamente tendiao para o Creador. Depois deste grande erro, nao he muito accrescentem outros atrozes nos modos profanos, e indebitos de adorar, supersticiosos, e ne-fandos.

Da sobredita apprehensao do Ente Supremo, passo a fazer menção da do licito e honesto, quero dizer, a idea das Virtudes moraes nos seus primeiros principios: quod tibi non vis alteri ne facias, e outras femelhantes. Algumas destas noções, ou principios todo o homem apprehende sem poder declinar a verdade dellas na urgencia de lhe ferem necessarios para a pratica, e alem de o mover forte, è fuavemente para se conformar com o que ellas dictas na obra, tambem lhe dao luz para que cavando, contemplando, e applicando-se mais, e mais a fua indagação, se venha no conhecimento exacto das verdades mais particulares, e se possaó facilmente tirar conclusões já proximas, já remotas. Nestas he facil padecer engano; porque o erro aqui se introduz sem ser conhecido pela má applicação das regras geraes aos cafos particulares; mas se eu sou docal, e sem precipitação a mesma regra me inspirará â nao julgar; e esta sorte de lição nao he menos importante que a primeira.

Para cabal instrucção do homem pelo que diz ordem ao civil, e politico quiz Deos dar-lhe idea fimplez do numero, e da dimençao como base, e fundamento que haviao fer de todas as sciencias especulativas. Apprehendendo o Mathematico a unidade a multiplica, e torna a multiplicar, tirando o producto refultante, o qual divide, reparte, e compara descobrindo nestas operações as raizes cubica, e quadrada, as proporções geometrica, e arithmetica. Da mesma forte fem deixar as luzes, que lhe defcobrio a unidade, apprehendendo a extençao intelligivel a limita, prolonga, e corta até formar linhas, e figuras varias, pesquizando as propriedades dessas figuras de mil, e mais lados, e de aspectos taes, que os olhos nao alcançao, mas sim o entendimento, que discerne bem Part. I. 25

as suas propriedades, aproveitando-se ao mesmo tempo das ditas verdades geometricas para se fazer perfeito na Optica, na Machinaria, na Architectura. Tira do teu entendimento as luzes, que te ministra a idea da unidade apprehendida em si mesma, e da dimenção, ou quantidade, e sicarás as escuras, e apalpadedas.

Nao nos podemos fiar no numero, e quantidade exteriores tocadas com as maos, e com os fentidos; fe o fizermos ficaremos nao pouças vezes enganados, pois nem fempre a fua apprehenfao he exacta: liguemos fim nesses symbolos externos as ideas intelligiveis internas cuja apprehenfao he voluvel de si, e sugaz para que alli se firmem na mente, nao escapem, e desapareção; mas regulemo-nos pelas ideas, e não pelos symbolos. O triangulo perfeito por exemplo, que se mostra na idea, tem tres angulos iguais a dois rectos exacta, e constantemente. O triangulo formado

fora della, onde quer que seja, póde nao ter essa exação, e não ser perseito, ain-

da que o pareça.

Dos tres modos sobreditos de apprehender se compoem, formam, e se deduzem algumas ideas, ou imagens mentaes da maneira, que direi a seu tempo. Agora devo primeiro declarar que cousa seja o que eu chamo idea.

### §. 11.

Do que se entende por Idea objectiva.

Por Idea objectiva entendo eu o objecto immediato do nosso espirito representado dentro do entendimento, ou em
si mesmo, se for ahi visivel este objecto,
ou em alguma fórma, sendo elle incapaz
de se conhecer em si mesmo, seja por
salta de aproximação mental proporcionada, ou por sua natural opacacidade.
A dita forma interna chamo en Idea objectiva, terminativo immediato do conhecimento. Esta Idea póde ser, e he
ordinariamente alguma cousa distincta

C. 2

36 DA COMBIN. DAS IDEAS.

daquillo a quem se applica, e nella se
conhece mediatamente.

§. 12.

Que cousa seja Idea actual, ou de Acto, a que commummente se chama Idea formal.

Por Idea actual formal entendo eu a percepção, ou acto de conhecer, o qual se dirige, e encaminha para o objecto, ou em si mesmo visto, se he luminozo, espiritual, e intimo, ou para alguma imagem do dito objecto, a qual imagem tem a alma presente, sendo absente, ou material o tal objecto conhecido, a quem chamao de attribuição.

§. 13.

Que cousa seja Idea simples, e Idea composta.

Por Idea simples entendo toda a que nao he composta de duas cousas, ou modos distinctos, e diversos. Pelo contrario

he

he composta a que consta de muitas coufas, ou modos diversos.

#### §. 14.

Que cousa seja Idea innata, Idea intelligivel, e Idea clara.

Idea innata, ou infusa he aquella representação objectiva, que nem a alma formou de si, nem dos objectos externos. Tal he a idea do infinito, até na opiniao de Mr. Arnaldo Des Vrayes, et des fausses ideés cap. 27. n. 2. On en peut dire autant de l'idee de l'infeni, ou de l' etre parfait. On ne peut concevoir, que nous la puissions former de nous memes, et il faut, que nous la tenions de Dieu. Muitas vezes conhece a alma que esta idea nao he ella mesma, mas distincta de si, que se excita na mente em certas occasiões opportunas, para haver de ser conhecido aquillo que representa. Sabe o cognoscente muitas vezes que nao he elle, que conhece esta idea conhecida porque

que descobre nella predicados diversos dos seus, e muito mais sublimes.

Idea intelligivel (a) he aquella termina-

çaő

Monsieur Arnaldo Des Vrayes, et fausses idees Cap. XI. pag. 108. determina a palavra intelligere para fignificar propriamente aquella coufa que se conhece sem que o cognoscente forme imagem alguma corporal no cerebro, ou aonde quer que seja, para a representar. Donde as coufas materiaes fingulares (fegundo o feu fentimento ) como hum tal cube , hum tal celindro , nao fao propriamente intelligiveis , mas sim sensiveis ; e de rasao Parce que nous n'apercevons les corps singuliers que par le moien de nos sens. Mais en general elles sont intelligibles et ne sont meme que intelligibles. Pela qual rasao este Philosofo diz acertadamente, que quando hum Geometra demonstra as proprieda les de hum quadrado, ou triangulo, isto não he de hum tal quadrado, ou triangulo, mais de tout triangle, et tout quarre, não tem porem rafao ficando na persuasão que este objecto intelligivel que dá materia constante ao Geometra, confista nas apprehensões, ou modificações da alma cognoscente frageis, inconstantes, obnubiladas ... O mesmo Arnaldo quer suster que as ideas que Deos tem na sua mente sejaő tambem das obras individuaes in singulari : o Padre Malebrane impugnado pelo dito Arnaldo, e D. Antonio d' Annunciação inherente a S. Agostinho, dizem que as taes ideas sao só das rasões geraes, as quaes Deos vé pela fimples intelligencia, e as individuaes pela visao, que suppoem acto de vontade; na primeira, e nao na fegunda confçao objectiva mental tao perspicua, e manisesta que deixa a quem a alcança seguro da verdade, rasao, ou respeito ahi contemplado, que parece quem assim entende ter entrado com o entendimento sem imagens corporeas dentro da mesma verdade, ou pelo menos que a toca mentalmente sem velame.

Toda a idea intelligivel he clara. (a)

constituem formalmente a idea exemplar; porque indentice tudo he huma substancia: seja o que sor, eu digo que as ideas que se nos communicas por intelligencia sas só das rasses em geral; porque as cousas existentes se conhecem pelo sentimento, que dellas temos.

(a) Descartes tem que nenhuma idea elara mostra todos os predicados do objecto, com todas as suas propriedades, o Padre Malebranc diz, que ella produz luzes para discernir todas as propriedades da cousa, o que, e nao lhe convem. O primeiro nao diz mal, porque idea clara, e adequada são, ou podem ser diversas ideas: o segundo nao quer dizer que quem attinge por idea clara hum objecto logo percebe todas as propriedades delle, o que, e nao lhe convem; mas que a tal idea de sua natureza he apta para produzir essas luzes, supposto que a capacidade da nossa alma seja escassa, e vagarosa para discirnir tudo ao mesmo tempo sem nenhum trabalho. Por esta rasão quanto mais se contempla a dita idea, e nos appli-

Por idea clara entendo eu aquella, que por fimples intuito pode mostrar evidentemente a verdade do objecto, que representa, ou logo na primeira vista, ou seita
reslexaó, e justo raciocinio. Os conhecimentos destas ideas huns ajudaó aos outros no descobrimento da verdade; elles
de si saó secundos de verdades, de luz,
e claridade; mas a nossa capacidade he
curta e limitada; por isso necessita de
cultura, e applicação nos seus progressos.

A idea pode ser certa, bem ajustada, e verdadeira, e nao ser clara, assim como o nosso conhecimento pode ser de verdade certa, sem que o seu objecto nos seja intrinsecamente evidente.

\$. 25.

camos á indagação della, tantas mais verdades alcançamos por virtude das luzes que administra. Vejao quantas, e quam innumeraveis verdades nos não tem patenteado, e descoberto os Geometras? Pois todas tem nascido da exacta contemplação da idea de extenção figuravel, e partivel, a qual não se deve negar esteja como exemplar representada na immensidade, e essencia divina, supposto que em si seja insiguravel, e impartivel; porque isso não impede respresentar exemplarmente tudo aquillo que ad extra sor siguravel, e partivel.

### \$. 15.

Formação artificioza das ideas compostas.

Enriquecida a alma com os tres fobreditos modos de apprehender os varios objectos que conhece, a faber pelas intimas experiencias da fua consciencia, impresfões sensiferas, e pelas ideas innatas, claras, ou intelligiveis, entra a fazer os feus juizos, e os seus discursos, os quais lhe vao deixando diversas imagens, e lembranças dentro em si mesma: estas lembranças fendo excitadas, fazem que a dita alma algumas vezes as recorde, conceba, e reconheça perfuadida da verdade dos objectos, que já lhe forao representados sem ser necessario que se recorde dos motivos, que nesse tempo teve para assentir, e segurar-se da verdade dos ditos objectos, que agora lhe vem á mente.

E porque nao direi eu que estas memorias, que nao podem deixar de ser humas certas modificações intimas da alma, estao subordinadas á vontade do Phi-

lofo-

losofo, e que podendo escolher dellas, como o Impressor as letras, haja de designar as convenientes para formalizar hum certo artificio objectivo, ou ideas compostas, e imagens daquillo que quer figurar, persuadir, ou examinar?

Póde ser que estas ideas compostas figuradas na mente sejaó só directamente imagens dos primeiros actos, juizos, ou apprehensões, e indirectamente dos objectos inferidos, ou apprehendidos. Devo com tudo advertir, que estas ideas haó de reputar-se verdadeiras, se os juizos, e actos que representaó soraó verdadeiros, e conformes aos seus objectos representados, ou apropriados, e por falsas, e phantasticas se o naó forem.

Devo tambem advertir, que supposto os actos recordados todos fossem separadamente verdadeiros, e as especies, que delles ficaraó na memoria, separadamente consideradas conformes aos seus objectos solitarios, se mentalmente se unirem intentando figurar a idea de hum objecto

jecto composto, a quem ella se resira, e accommode, será idea salsa. Por exemplo a idea de hum espirito completo, e a idea da materia organisada, ambas estas ideas, ou especies tem separadamente objecto real, a quem se resirao sem sicção; porém não unidas em huma so idea, ou imagem para significar a estas do Anjo. Não só he preciso que os extremos da liga sejão verdadeiros, mas que esta liga sejão verdadeiros que esta liga sejão verdadei

Cada hum dos homens conforme apprehende, julga, e discorre, ou esta
affeiçoado, forma de muitas ideas simpleces a idea completa do que quer sigurar. O genuino Philosopho olhando
nao só a huma, mas para todas as saces,
e principiando por partes a examina-las
completamente, sorma o seu juizo. Intentando v.g. sigurar a verdadeira idea
do homem, olha primeiramente para as

fuas intimas operações, para os feus juizos, para os feus actos internos de conhecer, e amar; dellas infere ter no seu constitutivo hum principio espiritual, e existente: da existencia dos sentidos externos vê, apalpa, e percebe constar tambem de corpo, e de corpo unido ao espirito pela admiravel correlação, e armonia que observa reguladamente, e assim formalisa ultimamente a sua idea, e diz que he hum composto de corpo, e espirito, hum animal racional. Discorrendo assim discorre bem, e ajustadadamente sem erro.

Pelo contrario hum Materialista pelas experiencias dos feus conhecimentos internos infere justamente que elle existe, è he cognoscente ; porém desvia-se da rectidaó da verdade quando cuida naó ter em si principio algum espiritual, mas huma materia mais fubtilifada capaz de amar, e conhecer, e outra mais crassa, que vê, e apalpa com os sentidos externos, donde miseravelmente enganado, attribuinbuindo á materia mais do que vê inclufo na sua idea simples ( que he erro Philosophico ) vem cega, e sophisticamente
a concluir, que o homem só consta de
corpo, excluso o espirito; e sigura daqui a idea humana de hum puro authomato. Depois de hum tal Philosopho
meter dentro de si esta patranha, passa a
formaliza-la, e saze-la imprimir naquelles
inselices discipulos, que cegamente o
attendem como a mestre, e como a oraculo.

Por este modo he que se formao bem, ou mal as ideas compostas, coadjuvando para ser exacta a sua composição o auxilio, que com as suas luzes administrao as ideas innatas, e intelligiveis; ou pelo menos as memorias que na alma deixarao as apprehensões, ou juizos, que dellas se deduzirão, pois sem estes socorros mal poderia o entendimento ajudado somente das apprehensões, e ideas sensiferas sigurar com exação, e propriedade ideas das cousas abstractas, immateriaes, e muito complexas. §. 16.

§. 16.

A que causa se hab de attribuir as ideas, que nab sab intelligiveis, mas sensiferas, com as imagens, e apprehensões que d'abi resultab, e nascem.

Os conhecimentos experimentaes, e fenfiferos nao fao tao fublimes que nao caibao na esphera da produção da alma. He certo, que ella tem sua actividade pelo menos ad intra, pois não he pura potencia passiva. Ora sendo isto verdade, porque rasaó se lhe ha de negar a produçao das taes apprehensões, ainda fallando das primeiras, que refultad nos fentidos pela occurrencia, toque, ou movimento dos objectos externos communia cado aos orgaős internos do corpo, æ que a alma está unida? Por ventura ella nao percebe, seja como for esses movimentos, e delles se affeiçoa por differentes modos de conhecer, tudo na conformidade das leis de representar, que instituio o Autor da natureza? E se attendendo a essas leis alguem quizer attribuir só a Deos, como Legislador as primeiras modificações, e apprehensões; as segundas, os segundos actos, as reslexões sobre elles, e as diversas combinacões mentaes, principalmente desordenadas bem se poderao attribuir tambem á creatura, e regularmente sallando assim deve ser. (a)

A alma he quem figura imagens falsas, ou phantasticas das verdadeiras,

e

<sup>(</sup>a) Nao fe deve negar que a vontade he mais que caufa occasional do seu motu livre : quanto ao mais nao disputo agora do modo com que as outras causas segundas o fao; advirto porêm que nao poucas modificações pelo que diz respeito a conhecer, e imaginar, nao estao sem algum influxo da vontade : o mesmo Malebranc. allegado por Mr. Arnaldo Des Vrais , & fausses idees , c. 27. fica de acordo que o espirito se póde modificar differentemente L' Espirit peut se modifier diversament par l'action que Dieu met en lui. pag. 483. O que supposto parece ter rafao Mr. Arnaldo em dizer que segundo os seus principios podia Malebrane fazer o entendimento potencia activa pela aptidas de formar da idea do infinito a idea do finito; affim como fez a vontade activa pela faculdade de poder determinar ao bem particular a inclinação, que Deos lhe infundio para o bem em geral-

e legitimas apprehensões ligando na phantasia o que se nao pode ligar na realidade, formando idolos puramente mentais, donde procedem os erros, e infinitos perjuizos. Além disto todas as apprehensões da alma saő modificações della, e eduzidas da fua fubstancia, ainda mesmo as que cahem sobre as ideas architypas, e innatas. A mesma doutrina se deve applicar a respeito de todos os juizos, discursos, e actos naturaes da alma cognoscente, com as ideas, imagens, modificações, e especies mentaes, que dahi se formas, e nascem.

O que se mostra r. Porque nao sao estas ideas substanciaes, asheias. 2. Porque nao sao qualidades absolutas, realmente diffinctas della, ja abandonadas da Philosophia. 3. Porque nao podem ser modificação alguma da materia, fendo ellas cousa espiritual.

Em fim se todas as ideas universalmente como se pertende fossem creadas por Deos, ou havia de ser no principio

quando fe infundio a alma no corpo, ou depois quando fuccessivamente se vai conhecendo hum , e hum todos os objectos ; e individuos: nao pode ser o primeiro modo de pensar, porque sendo sem termo as coulas, que a alma vai conhecendo, e póde conhecer, seriao sem termo infinitas as ideas logo ao principio creadas, ou seriao indefinitas, o que implica. Nem huma só idea creada por Deos serviria para representar objectivamente todas as coufas, e fer terminativo mental proprio de todos os conhecimentos, porque essa idea creada assim concebida feria infinita com infinitas perfeições diversas. Não póde ser o segundo modo de penfar; porque a alma póde modificar-se por si mesma diversamente, o que nao faz a materia, que nao se move, mas he movida. Esta proposição he innegavel. Se pode successivamente a alma modificar-se, porque nao poderá em taes circunstancias produzir a idea, ou apprehensao daquelle objecto, cujo co-Part. I. nhenhecimento lhe he entaó connatural? O nosso modo de viver he acto de vida, naó póde dizer-se rigorosamente creado, nem ser existente, sem que o vivente tenha nelle a sua acçaó eductiva, ou productiva. Basta aqui aquelle concurso da causa universal, que he proprio, e indispensavel, sem o qual a segunda naó póde produzir o seu esseito; mas esseito que naó obstante se lhe imputa, e he de algum modo produzido por ella.

O Argumento, que se forma para persuadir a necessidade de crear Deos na alma as ideas, ou imagens mentaes de todas as cousas, que ella conhece, he fundado na necessidade de ter todo o conhecimento terminativo interior: a força do dito argumento se faz mais suaziva nos primeiros conhecimentos, que tem a alma, dos objectos materiaes, e sensisferos, que estas fora separados della. He certo que nem o conhecimento, nem a alma cognoscente sahe fora do corpo para se vir abraçar, ou terminar no objectos materiaes no objectos materiaes.

jecto exterior, que está apartado, e ás vezes bem longe: logo dentro da alma se termina o conhecimento, e sem sahir para fora se une com o objecto cognito em alguma imagem mental, que saça as suas vezes; e esta he a idea creada por Deos antes de todo acto de conhecer; aliás haveria acto de conhecer sem termo de conhecimento.

A este argumento se responde por muitos modos: 1. que a idea ou imagem pertendida para ser termo, como se diz, pelo menos dos primeiros conhecimentos, que forma a alma sem ser creada por Deos particularmente ex nihilo, póde ser causada, ou traducta por ella, supposta a lei da occurrencia tal, e tal dos objectos exteriores, antes de se produzir, ou expressar o conhecimento ainda primeiro, pois nao he esta imagem tao sublime, que nao possa commensurar-se com a capacidade de hum espirito cognoscente, e se este póde produzir o acto de conhecer, porque nao duzir o acto de conhecer, porque nao

D 3

po-

poderá produzir o termo do conhecimento, fendo na verdade feu modo, e modificação natural, propria delle, nao qualidade abfoluta, nem fubstancia alhea.

Em 2. lugar dirá alguem, que o acto sensifero bem se póde terminar na imagem material interna do objecto externo; pois como todos fabem estas imagens, e e deliniações fao impressas natural, e internamente nos orgãos dos fentidos; o que claramente se tem averiguado na vista dos olhos, em cujas membranas se admirao pela experiencia de Cartefio deliniados os objectos externamente fronteiros. Nem embaraça, que esta imagem fendo material feja immediato terminativo do acto espiritual; pois ella está internamente unida ao extremo, com quem a alma tambem se une; e se por fer material nao he imagem propria, e da mesma ordem, he quanto basta para notificar á alma unida o objecto correfpondente, supposta a Lei de Deos, e a ordem que poz nas causas. Com estas

duas

duas respostas se dá cabal solução a toda a duvida; e sica manisesto não ser necessario, que Deos insunda na alma por creação as ideas, ou imagens mentaes de todas as cousas que ella haja de conhecer por qualquer modo que seja, sem, ou com dependencia dos sentidos.

## \$ 17.

Se as Ideas innatas intelligiveis objectivas tem causa

Estou persuadido, e já mostrei, que muitas destas ideas, se naó todas, saó as mesmas rasões increadas das cousas creaveis, que estaó na arte do supremo Artifice, melhor do que na mente do Archytecto está a idea das suas obras, aonde elle as vê, e contempla primeiro que obre. Sendo isto verdade naó se póde assignar causa alguma, que o seja das ditas ideas objectivas; pelo menos se me deve conceder que as primeiras, e primigenias, invariaveis, e incommutaveis, que raiaó na mente humana, saó

incausadas: sendo as rasões, que estaó na arte do supremo Artifece naó tem causa; mas ellas saó a causa, saó o exemplar, saó o lume que por si mesmo fecunda o espirito, que para ellas se converte, e as contempla; saó o objecto incómutavel dos primeiros conhecimentos intelligiveis, intrinsecamente evidentes, e saó como outros tantos amplexos da creatura racional com o Creador, e mental uniaó com as suas verdades, como vou a explicar do modo que me for possivel.

# §. 18.

Vniao, ou amplexo de Deos com a creatura racional

Naó será admiravel que apenas se possa explicar a presença de Deos na alma, quando apenas se pode perceber a vida da alma no corpo. A uniao do Creador com a creatura racional nao só he possiyel, verifica-se tambem de presente no seu acto, acto, e existencia. Todas as creaturas estao em Deos por præsentiam, porem as racionaes nelle vivem, nelle se movem. Esta uniao intellectual he maior, ou menor, fegundo elle quer, e se digna communicar-se. Ora sendo Deos Luminoso, e a alma capaz de fer illuminada, que mais he necessario supposta a dignação divina, que attender ella, e voltar os olhos do entendimento para ver, e perceber nesta luz, que a banha, o Autor da Natureza, que a creou á fua imagem mesma, e ahi as regras das sciencias naturaes, e da moral, que dizem respeito, e faó conformes ao estado natural da dita creatura, á qual se digna unir-se, e adoptar-fe o Autor da Natureza, primeiro, e ultimo fim de toda, e qualquer substancia, que raciocina?

Eu bem confidero que o homem pelo peccado original, com que se deturpou, mereceo ser despojado de todos os dotes, e perogativas sobrenaturaes; que soi serido nas naturaes; porém se sicou nesta

nesta parte escurecido, nao quiz a dignaçao Divina se reduzisse a huma cegueira total; e quando naó tenha olhos de ver, ou tendo-os seja impedido, e embaraçado pela multidaó desordenada de seus tumultuarios phantasmas, para nao gozar de todo o esplendor da verdade em huma ferenidade limpidissima, tem com tudo os olhos abertos, tem pelo menos toques intimos, e abraços do seu Creador, e da verdade para nelles, como por experiencia, poder attingir alguma coufa do Ser Supremo, dos Divinos attributos, das rafões das coufas creaveis, as quaes fendo mortas, e tenebrosas fora de Deos, na arte do Omnipotente fao vida, e luz como bem notou S. Agostinho sobre aquelle texto do Evangelho de S. Joao: Sine ipfo factum est nihil, quod factum est: in ipso vita erat sem que a Vulgata correcta possa prejudicar esta liçao como attesta Lucas Burgense: Consulto illud quod factum est ita est interpunctum, ut & præcedentibus jungi possit, & subsequentibus: chama ao Verbo: Ars quædam omnipotentis, ac sapientis Dei plena omnium rationum incommutabilium, & omnes in ea unum sunt. De Trin. lib. 6. e 10.

Nao quero dizer que estes conhecimentos de Deos transcendao a esphera conatural das cousas naturaes, mas assim como na ordem fobrenatural os Extatiticos e outros contemplativos, por hum acto, a que chamao mistica Theologia, e contemplação passiva, se formao em Deos fem o ver intuitivamente, por meio, e virtude dos toques, e amplexos fobrenaturaes (que assim lhe chamao estes Theologos ) da mesma sorte por seu modo as almas racionaes unidas fegundo a ordem natural ao seu Creador, sem o verem, pela intima experiencia, pelos toques, e amplexos naturaes vem no conhecimento, e alcanfe das rafões ideaes das cousas naturaes immediatamente, apefar dos phantasmas, que no presente estado acompanhao sempre os conhecimentos da alma unida, e agravada pelo corpo.

He maior do que se imagina o comercio, que temos com a verdade: Deos nao fó he o lume dos nosfos conhecimentos, mas tambem o termo delles; nao de todos, dos mais fublimes, e admiraveis. Deos he o alvo a que atira o pensamento casto, he objecto primario, que se presenta para contemplar a sabedoria humana. Naó estaó por certo, ó Philosopho contemplativo da verdade, nos artefactos creados o que ves com os olhos, e fentidos do corpo as ideas intelligiveis da verdade, que dentro em ti contemplas, e admiras. Essas ideas refidem na arte do Artifece Soberano, e nós estamos mais nellas, do que ellas em nós; as creaturas saó excitativo, que nos fazem algumas vezes recorda-las. Quem alcança a verdade incomutavel, vendo as creaturas, he porque paffa de hum conhecimento, e objecto para outro objecto, e outro conhecimento excitado do conhecimento das creaturas vifiveis, e palpaveis, que estaó fora, passa
para o conhecimento dos predicados invisiveis, que contém as mesmas creaturas na sua virtude, apprehendendo-as
donde ellas saó luminosas; alli vê de
Deos em Deos o que os olhos, e sentidos corporaes naó pódem: Invisibilia Dei
per ea, que facta sunt, intellecta conspiciuntur.

\$. 19.

A alma de si, e de seus sentidos não pode formar as primeiras ideas objectivas, e imagens de muitas cousas, que claramente conhece v.g. o infinito.

Pondo de parte as ideas da Arte do Supremo Artifece, naó ficaó na alma, deixe-me fallar assim, cores simpleces materiaes, com que haja de figurar as imagens de muitas cousas que conhece: o infinito, o Ente Supremo, &c... Em consequencia ao espirito finito naó póde occorrer a idea do infinito, sem que o mesmo infinito lha maniseste, ou lha for-

forme. A alma, ou outra qualquer creatura nao contém em si os predicados, que se descobrem em semelhantes objectos, a reflexao bem apurada nao póde extrahir de si, ou do objecto, mais do que nelle estava antes de meditar : o entendimento naó póde fazer imagem do. que nunca vio, da mesma sorte que os Magos eraő ineptos para interpretar a Pharaó o fonh, fem este lhe ser propallado. He logo preciso confessar, que a alma, antes de lhe mostrarem o objecto de semelhantes ideas, nam póde conhecelo, nem formar delle idea.

Faz-se mais patente esta verdade a respeito dos conhecimentos evidentes, e das ideas claras, e intelligiveis. Quem naó fabe que o homem racional tem a fua esphera de actividade limitada nao fo a respeito das operações materiaes, e senfiferas, mas das mesmas modificações mentaes, que nao pode, que he inepto para exerce-las por si só, sem soccorro de outrem, que seja de ordem superior?

Sen-

Sendo isto verdade, como poderá a alma finita, mendaz, e inconstante apprehender as regras incómutaveis da verdade com tenacidade tanta, sem hesitação, com evidencia clara, sem que venha em seu soccorro, e seja fortalecida por luz mais poderosa, e efficaz, que se objecte para a elevar ao alto superior a ella ; que lhe tire a sua innata hesitação, e mobilidade essencial, que lhe ponha diante dos olhos hum objecto tao claro, e luminoso, que a faça nao hesitar nada a respeito da verdade do mesmo objecto que apprehende. As fobreditas regras da verdade incommutavel longe de ferem formadas pelos meos pensamentos, elles sao corregidos, e formados por ellas, ainda que eu nao queira sujeitar-me á fua decifaő: naő he logo por mim deliniada, e pelos meos cabedaes, huma tal idea muito superior a toda a minha imaginação, e pensamento; porém sobre esta verdade ainda tratarei mais largamente. Este grande lume em idea, ou

em exemplar está sem duvida na arte do Supremo Artisece, e ahi se descobre mentalmente, ahi se toca, e apprehende: donde se segue, que a verdade imcommutavel, e o mesmo infinito existem na realidade. (a)

§. 20.

esprit, ce etre insiniment parfait est donc. Si au contraire te ne est que une representation de l'insini, que l'imprime en moi, cette ressemblance de l'insini doit etre insini; cat le sini ne ressemble environ l'insini, et n'en peut etre le vraye representation. Il faut donc que ce quis represente veritablement l'insini ait quelque chose de insini pour lui ressembler, et pour le representer. Cette image de la Divinite même sera donc un second Dieu, semblable au premier en perfection insinie: comment serat-il reçu, et contenu dans mon esprit borné? Fenelon Demonst, d'le exist de Dies cap. 10. pag. 386. Il faut donc conclure invinciblement, que c'est l'Etre insiniment parfait qui se rend present a mon Esprit, quand je le conçois. Idem pag. 3874



€. 20

Implicancia, que aparece na idea, ou imagem propria, e particular de Deos distin-Eta delle, e por elle creada.

ire

mtt

af

le

ste ut

1-

10

est to

d

Se a idea objectiva intrin secamente representativa de que se falla, e só entra em questao, fosse creada por Deos, ou fosse elle o seu autor, seria ajustada, propria, e nao alheia do objecto reprefentado; devia logo iguala-lo, ou contelo: donde a especie que se finge igualaria a Deos, e seus attributos, e por consequencia ou nao era creada, ou continha ao Creador a creatura pela rasaô da continencia, e estar no mesmo grão de imaterialidade para usar deste termo Thomistico, por cuja rasao negao todos estes Escolasticos a possibilidade de huma especie propria, e intuitiva de Deos, e seus attributos; e outros grandes Theologos pela mesma rasao, e fundamento negaó a possibilidade de qualquer especie ainda abstractiva propria de Deos: e na

verdade em huma, e outra questas militao os mesmos fundamentos. Tudo o que naó he infinito, ainda que pareça muito grande, está delle infinitamente diftante, e apartado para lhe fer femelhante; fendo infinitamente desemelhante, nada tem de femelhante.

Agora me lembra que huma das rafőes porque os PP. vindicaraő a Divindade, e Confubstancialidade do Filho de Deos, era fer igual ao Pai, havendo pela boa philosophia de ser igual na suppofiçao de fer delle nao artificial, mas natural imagem : e fe nas coufas creadas fe naó acha semelhança do Nascimento do Verbo Eterno, tambem se nao póde achar da fua fubstancia Immutabilidade, Divindade, e Magestade: diz S. Agostinho de verbis Dom. 38. Non invenitur aliqua similitudo nativitatis ejus, quomodo non invenitur & substantiæ ejus, & immutabilitatis, & majestatis ejus: vem aqui nascentes as palavras de hum dos Prophetas maiores: Cui ergo similem fecistis Deum: Nec Deus exprimi potest ut est in se: Glossou Duhamel. Daqui ninguem póde arguir contra o uso das imagens de Deos, porque se nenhuma ad vivum o representa, excita a sua memoria, diz Sanches sobre o lugar citado de Isaias 40. 18. Neque hinc inferri potest illicitum, & otiosum esse imaginum usum, nam licet imago nulla ad vivum Deum representet; excitare tamen potest Dei vivi, & veri memoriam in hominum animis.

Nem se diga que a continencia, que argue igual, ou maior perseição a respeito do contido, só he naquella cousa, que tem a virtude de obrar sora do entendimento, não na mental, e intencional, que sica dentro do espirito; porque o ser mental póde conter, e causar o material, e não è contra; o ser mental he de linha mais nobre que o não mental: a operação mental he a primeira, e mais illustre. A produção eterna he mental, e não material. O edificio na mental, e não material. O edificio na mental do architecto tambem inslue na obra Part. I.

real externa, naó pelo contrario; na mente do architecto tem vida, fora he totalmente morta. Naó tem logo menos valor a idea mental objectiva, do que o physico instrumento, casa, ou arca material de fora; antes he mais nobre, e superior, e por conseguinte o continente he absolutamente ou igual, ou superior ao contido.

#### §. 21.

Illustração da mesma materia.

Sabemos com evidencia que ha hum fó Deos, e que elle he Ente perfeitiffimo, infinito, eterno, omnipotente, omnifciente &c... tanto affim que fe difputa nas efcolas, em qual destes, ou
outros predicados divinos, que pelo lume
natural nos sao conhecidos com evidencia, consista a esfencia methaphysica de
Deos. Sendo isto verdade nao se póde
negar que conhecemos, ainda que escassamente, mas com evidencia a quididade de Deos, pois elle nao tem acciden-

tes. Isto supposto pergunta-se se conhecemos a Deos quididativamente nelle mesmo, e no seu lume, ou em alguma cousa, que o represente? Dizem alguns que se conhece em huma idea, ou sorma creada por Deos mesmo, isto he o que vou a impugnar.

I Esta idea seria o meio in quo se conhecia a Deos, mas isto he o que nao póde ser: como posso conhecer a substancia de Deos na tal idea sem Deos ahi estar, ou ser a mesma idea: eu nao posfo conhecer no A o B, sem que este B esteja naquelle A, se na idea conheço a Deos quididativamente, Deos está na idea, ou a tal idea he o mesino Deos. Nem satisfaz o dizer que na idea está Deos in representando: pois a substancia de Deos nao se póde propriamente representar com cores, e cousas creadas, e a tal idea, na supposição de ser feita para representar a Deos, havia de ser ajustada, e propria para esse sim. Nao ha em todas as coufas creadas femelhança propria de Deos, e seus attributos, clama ensinado da boa Philosophia, e das Santas Escripturas o grande engenho de Agostinho. (a)

2 Esta idea seria imagem natural, e Filho de Deos; pois imagem he : id quod proprie repræsentat illud, cujus imago est; ella de fua natureza reprefentava propria, e ajustadamente a Deos. Depois difto; filho naturalmente he aquelle, que tem a fua origem viventis à vivente in similitudinem naturæ: ella que se nao fuppoem cousa morta, mas viva tinha a origem viventis à vivente in similitudinem natura, & quidem per intellectum : que mais lhe faltava para ser filho? Isto he absurdo, logo &c... Nem me digao que essa idea he acto, pois nao ha acto sem objecto, e desse objecto he que fallamos, affirmando que nao póde ser visto pelo acto, se nao em si mesmo.

3 Naó ha nem póde haver coufa

crea-

<sup>(</sup>a) De verb. Dom. 38.

Deos, ou seus attributos: a supposta idea continha os attributos de Deos, logo &c.... Nem basta o dizer que os continha in repræsentando, como dizem, e nao in essendo: sem advertirem que a continencia in repræsentando he ex genere suo melhor, que a continencia só in essendo. Digo pois segundo os bons principios. Quem contém propriamente in repræsentando contém in essendo. (a) Nao fallamos aqui da representação artificial, e imaginaria por virtude de algu-

ma

trazer aqui as palavras de hum curso escolastico dos melhoses: Nam especies impressa alicujus objecti inserviens ad cognoscendum illud clare, ut in se est, est ejusdem essentia, es speciei cum illo, . . seu est ipsa species quidditas rei reprasentata. Salmat. tr. 2 de visione Dei disp. 2. dub. 5 Nesta mesma disputação dub. 5. Esse reprasentativum in specie intelligibili non est aliquod osse situativam. Sed verum, es reale esse intelligibilis reprasentativa Dei est in esse reprasentativo ejusdem natura untoce cum Deo, erit utique idem cum illo in aliquo vero esse reali, ac prainde baberet univocam, es atomam consenientiam in pradicto esse reali cum illo.

ma liga, e uniao mental de muitas ideas de cousas ja conhecidas: nem da representação moral, e accidentalmente adherente; mas da representação nativa, que he a quididade da mesma representaçaó, a qual representação a nossa cogitação alcança e não faz, percebe e nao constitue: esta he a que contém in essendo o que mostra em si representando nativamente: e por conseguinte a casa na mente do architecto nao he menor, do que de fora ; a imagem do objecto visto, formada dentro da potencia visiva, da mesma sorte: o filho contido no pai he igual, porque sao da mesma substancia in Specie. &c. . . Nao estamos nas semelhanças typicas, methaphoricas, allegoricas, e improprias, estamos nas nativas, fubstanciaes, de si expressivas. Esta he a rasaó porque Mallebranc, e Fenelon, os melhores metaphylicos do seu tempo, sem tanto circuito de palavras propozerao a impossibilidade da dita idea, como cousa evidentemente demonstrada.

Pois

Pois nao havendo, nem podendo haver nas creaturas coufa femelhante a Deos, induzindo-fe ella como femelhante fe declarava chimera. Da doutrina exposta fe colligem algumas verdades.

# Corollario 1.

A alma nao contem tudo o que conhece; porque muitas cousas conhece por virtude, e adjutorio distincto, superior a ella, e nesse caso quem contem nao he a alma, mas o adjutorio com ella.

# Corollario 2.

Naó he o mesmo sinal, e imagem. As creaturas podem dizer-se sinaes do Creador por excitação, e naó por representações nativas, e proprias do Creador.

# Corollario 3.

As cousas espirituaes nao se conhecem propriamentente pelas semelhanças das cousas materiaes, nem as Divinas pelas pelas creadas. He expressa doutrina de S. Thomas. 1. p. q. 12. art. 2.

## Argumento contra.

Conhecemos a Deos nesta vida como por hum espelho em enigma, como diz o Apostolo, logo .... &c. R. Por dois modos fe pode conhecer o objecto por hum efpelho; ou como coufa transparente, que nao embaraça a vista do objecto, ainda que o offusca, e deminue, ou como por reflexas dos raios da luz, que reverberao do espelho para os olhos. De qualquer modo que seja, nunca o espelho, mas a especie que nelle está he a que mostra o objecto que vejq. Vemos pois diz S. Paulo como por hum espelho nesta vida a Deos; nao porque alguma cousa creada o represente propriamente, mas porque qualquer meio, que se interponha ainda que offusca, nao tira de todo a visao. Desenganemo-nos que nas creaturas nao está a especie de Deos, que contemplamos. A belleza de Deos coma

mim, se imprime no meu entendimentto, e se manisesta em si mesma dissarçadamente, enigmaticamente, escassamente, com tudo ella naó estava na creatura, estava em mim ainda quando della naó cogitava: he opiniaó de Santo Agostinho Aliud nosce, aliud cogitare, por isso disse hum grande Philosopho, que nos nem sempre conhecemos o que sabemos.

Se me perguntaó porque quiz Deos que fossemos excitados das creaturas para o cogitar, estando elle dentro em nós com as regras incómutaveis da verdade? R.que por muitas rasões pode ser. 1. Porque hindo o homem procurar as creaturas fora para ser semelhante a Deos, o mesmo Senhor quiz, que pelas creaturas de fora sosse admoestado, para que se recolhesse dentro de si, aonde só havia de achar a verdadeira semelhança de Deos, ou o mesmo Deos. 2. Para que trabalhando na indagação das verdades se ocquipasse honestamente. 3. Para dar lugar

ao magisterio externo, e subordinação; mas ninguem cuide que este magisterio esteja, em que o mestre produza as ideas na mente do discipulo, mas só para excita-las, e coaduna-las. Quanto aos fentidos por tres modos elles fervem, ou embaração para a contemplação das verdades eternas, que estab impressas na alma. 1. Excitando-as regularmente, o que succede na faude, e na vigilia. 2. Offuscando as ditas verdades pelo nimio tumulto dos feus defordenados phantafmas, e succede na enfermidade, frenezi, letargo, embriaguez, e ainda no fomno. 3. Pondo-se em silencio sem tumultuar, e succede no extasis, seja natural, ou sobrenatural: no primeiro caso excitaó; no fegundo cafo embaração a contemplação feguida, e attenta; no terceiro cafo fe conhecem melhor as ditas verdades. Alem do extasis talvez tambem os fentidos se ponhaó em silencio ao tranfito da morte. No fomno nao estad os fentidos sem acção, porque se pode ouvir, vir, ver, apalpar: para haver filencio

vir, ver, apalpar: para haver silencio dos sentidos he preciso cessem de obrar os seus phantasmas.

§. 22.

Como he o homem imagem de Deos, e das imagens, que chamao de Deos, o homem não he imagem de Deos por natureza, mas por participação.

Manifestando-se Deos á nossa alma pelo conhecimento, e unindo-se pelo amor, naó procuremos mais para verisicar o modo de sermos imagens de Deos, naó imagens naturaes, mas sim participadas. Muitos Santos Padres constituindo a imagem de Deos no homem pelo conhecimento, e amor subrenatural, com que foi creado, disseraó que esta imagem perdemos pelo peccado original. Outros querem suster, se naó perdeo de todo a dita imagem, mas que sicou obliterada, conservando-se ainda de algum modo nelle pelo amor, e conhecimento natural.

Em huma, e outra sentença, ou sentido o homem nao he de fua natureza imagem de Deos, mas por participação. Transformado o homem em Deos pelo conhecimento, e amor immediato, fica semelhante a Deos pelo mesmo Deos, que participa. Isto só se verifica no homem, e nao em outros quaesquer animais cognoscitivos, que nem vem, nem conhecem a Deos, nem o podem amar, e por isso inferiores a elle, e subordinados. Sejame licito trasladar aqui huma passagem de Thomas. de Incarn. L. 1. cap. 12. deduzida da auctoridade de S. Athanasio: Nee enim veritas æterna intelligi a quocumque potest, nisi cujus mentem ipsa uti species substantiva , lexque intima , & vis Superne aspirata irradiet. Quod bæc incommutabilis ratio, veritasque verbi ipsissima, cum sit imago Dei, ubi rationi nostræ se imprimit , illam vere ad Imaginem Dei affingit , componitque.

Pode hum ente espiritual representar a si, e a outro da mesma, ou inferior or-

dem .

dem , porque pode conte-lo ; e fendo luminozo em fi mesmo representa-lo; mas hum ente inferior mal pode reprefentar em si exactamente outro superior, nem hum ente finito pode ser representação propria do infinito, e consequentemente nenhuma cousa creada he representação intima do Creador, o qual nao obstante tem em si representadas as rasões de todas as creaturas; como he logo imagem do Creador a creatura? Symbolica, imperfeita, e instrumental, em quanto ella pode ser cousa deputavel, a que se alligue a fignificação de Deos, para que o cognoscente do conhecimento do symbolo passe ao conhecimento do significado, feita a convençao arbitraria. Deste modo até hum triangulo com resplendores pode indicar a Santissima Trindade; mas em tal caso precisa, e remota a deputaçaó, cessa a significaçaó.

Contemplamos, e representamos no entendimento o Creador vendo as creaturas, porque sabemos, que ellas saó effei-

to daquella causa increada, e as suas táfões, que estad na arte do Supremo Artifice expressas, e deliniadas se excitao no entendimento. Se as creaturas fao copias das rafões, que lhe dizem respeito, nao fao copias vivas, e directas do Creador. Nao vemos o Creador reprefentado nas creaturas, porem do conhecimento das creaturas dependentes do Creador fe excita em nós outro conhecimento, o qual pode ver o Creador, em que estad as creaturas idealmente, do effeito vimos a conhecer a causa, mas daqui se nao fegue, que os finaes, e excitativos fejat tambem imagens proprias, e intimas do fignificado.

Sejaő em fim as creaturas imagens do Creador, mas passivas, e naó activas; sejaő imagens moraes, ou artificiaes, que naó tenhaó em si de seu as representações, mas emprestadas. O Verbo Eterno he Imagem propria, e natural do Pai: o Verbo creado pode ser imagem de outro verbo creado, quando o contiver inti-

mamente representado. A representação propria, e intrinseca do ser Divino, no ser creado he huma chimera; porque o Divino ser nao tem , nem pode ter fora de si imagem formal, ou exacta semelhança. Nem o acto do nosso entendimento, com que conhecemos a verdade eterna, he della imagem objectiva; mas he huma apprehensaó da dita verdade, hemeio unitivo com ella, transformada a alma na verdade pela verdade, o que ficará de algum modo perceptivel com a femelhança, que para o presente caso adopta S. Cyrillo, e S. Justino do anel, que figura a cera sem a deixar, do sinete que permanece fixo no que figilla.

Por este modo ainda que admiravel seja o homem imagem de Deos, assim como he, ou pode ser silho, naó silho natural, mas adoptivo pela insusaó do Espirito Santo: seja tambem imagem naó propria, e natural, mas participada pela comunicação, intelligencia, ou sigillação da natural. Agrada-me trazer aqui

as palavras de S. Ambrosio lib. de Fid. Cap. 4. Nisi per imaginem Dei ad imaginem Dei esse non potest : e S. Bernardo de Nativ. Dom. ar. 2. Novam ego hic facio comisturam, ubi expressius, & robustius pono sigillum, eum qui non ad imaginem factus, sed est ipsa imago, non factus, sed genitus ante sæcula. Por isso Mario Vi-Aorino inherente a S. Epiphanio hær. 70. no livro contra Ario nao disse mal quando disse : Homo non imago Dei , sed ad eundem imaginem: Esta he a frase da Escriptura tantas vezes repetida : nem obfta S. Paulo quando chama a Adaő Imago, & gloria Dei, porque falla em outro fentido muito diverso, que só a elle como varaó convem, e naó a Eva.



#### §. 23.

Das apprehensões, e conhecimentos das Ideas innatas, e intelligiveis se podem formar imagens mentaes, que digao respeito, a algumas verdades deduzidas dessas Ideas, com tudo muito diversas dellas.

Depois de ferem apprehendidas , e conhecidas as verdades eternas pelos actos do entendimento, ficao ao menos impressas nelle memorias dos ditos actos, especies, ou imagens delles,; e por confequencia lembranças dos mefmos objectos, que terminarao os taes actos, ou em quem elles tenderao. O que supposto, podemos formar ideas de muitas verdades que se contém, ou deduzem das innatas, e intelligiveis. Se servem as apprehensões sensiferas para formar especies, e modificações no uso da imaginação, porque não se dirá o mesmo a respeito dos intuitos, e conhecimentos; Part. I. F que que se terminarao nas ideas intelligiveis, para discorrer, e para philosophar.

Se opposerem que estas ideas obje-Etivas nao podem ter copias, direi que podem tellas os nosfos primeiros actos que ellas terminarao, de cuja noticia pela fagacidade do engenho, e entendimento fe formalizaraó os fegundos principios. Os objectos dos intuitos intelligiveis faó indirectamente conhecidos pelos actos, que directamente tendem nos taes intuitos, e por isso nao tem aquella viveza inelu-Etavel propria dos ditos intuitos, quando transformada por elles a alma cognofcente á face, vista, ou toque immediato dos objectos incommutaveis entende. Em huma palavra no presente caso entra a recordação em que póde haver engano, e o termo immediato do conhecimento nao he a idea, mas o feu intuito.

Tambem a alma se póde enganar na lembrança, e recordação das conclusões, que o entendimento em outro tempo inferio de premiss, das quaes, où se nao lembra, ou se se lembra he sem penetrar de presente a connexao intrinseca dos extremos com o meio: isto ainda no caso de persuadir-se que a dita conclusao soi tirada de premissa evidentes; por quanto ainda que assim seja por respeito do engano, a que a memoria está sujeita póde haver erro, e faltando a idea clara, ou pelo menos evidencia in attestante; nao ha nem evidencia intrinseca, nem criterio methaphisico, e sica sendo de inferior ordem a certeza que póde haver.

Como nas presentes circunstancias se nao penetra a solidez da verdade immediatamente com o intuito entrando a reminiscencia; credulidade, ou persuasaó, a luz que leva o entendimento nao he tao activa, que remova intrinseca, e necessariamente da alma internamente toda a reslexao formidolosa, como remove o intuito immediato das ideas intelligiveis, em que nao só ha claridade de conhecimento, mas nao póde

haver medo de engano; porque a luz das ditas ideas he taó efficaz, que além de mostrar a verdade com evidencia, póde segurar o intelligente, que essa luz, que vai seguindo, naó he luz salsa, nem he phantastica, naó he supersua.

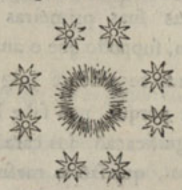
Sendo isto verdade nao he de admirar se experimentem tantos enganos na figuração externa das machinas, na dedução dos numeros, e contas, e de outras semelhantes produções, em que se descobrem a cada passo tantos erros, quando os agentes, sem penetrar entao as luzes das disciplinas, obrao doutiva guiados somente pelas regras apontadas por outros, ou pelas sembranças das demonstrações passadas, e suppostas.

#### §. 24.

Da verdade das Ideas simpleces, e compostas.

As ideas simpleces, que nao tem em si partes componentes nao se podem chamar ideas salsas; nem ainda mesmo as sensensiferas, porque ja mais desdizem do que devem indicar, fegundo a ordem que pôz o Autor da natureza na conformidade das disposições internas, e externas das causas segundas. Erraó sim, e julgaó mal os fensientes, porque ignorao as leis de representar, e modos diversos, com que a alma deve ser affeiçoada nas varias occurrencias do corpo unido, que póde haver com os objectos externos. Talvez que o homem soubesse discernir estas leis em todas as circunstancias antes do peccado original, e entad nad feria como agora he tantas vezes enganado pelas apprehensões sensiferas; mas antes instruido por ellas, e avisado sem padecer engano. Seja o que for, as ditas apprehenfőes nas fuas primeiras impresiões indicao bem, supposto que o animal racional reflectindo cegamente julgue, e difcorra mal; porque nao fabe ler bem, e ignora a fignificação dos caracteres, ou hieroglyficos, que fao as mesmas apprehensões connaturaes ao animante, e pela natureza se imprimem sem as poder-

As ideas intelligiveis primigenias nao tem composição alguma de partes, todas são simpleces, e por isso todas conformes ao que representao, e verdadeiras. Estas ideas nem nos enganao, nem somos enganados com ellas pelo que respeita aos objectos immediatos da sua representação. Mas em sim ellas são geraes, prescindindo agora do conhecimento que nos dao da unidade de Deos. Quanto ás creaturas nao temos idea individual de cousa alguma, que seja intelligivel, e he precizo mendigar das sensifieras para descobrir, e formar idea cabal do individuo que se quer conhecer.



## \$. 25.

dinda na falta de Idea especifica da cousa para defini-la, e se vir no seu exacto conhecimento, conduzem muito as Ideas intelligiveis dos predicados geraes da mesma cousa.

Muitos laborao no prejuizo, que à Philosophia fundamentada nas ideas intelligiveis, de que fallamos, pertendo persuadir que tudo quanto conhecemos, o vemos em Deos, ou nas ideas que residem na arte do supremo Artifice; e he tanto pelo contrario, que dizemos ter do conhecimento das taes ideas huma piquena extensão, coarctada ás cousas geraes, e universaes, exclusas as outras, (a) que não são verdades incommuta-

veis :

<sup>(</sup>a) Concludendum igitur ( são palavras de Mallebrane na illustração ao lib. 2.) omnia, qua sensu cognosciem ne, in nobis tost videri, em nos mesmos, isto he, nas modificações da alma. Logo segundo este grande philosopho nas vemos tudo quanto conhecemos em Deos determinadamente, mendigando dos sentidos, e outras luzes mais escassas, muitos conhecimentos coajecturaes, e sensiseros:

veis: quanto ás particulares, nem ainda da nossa alma singular temos idea intelligivel,

affim quando elle diz, que tudo se vê em Deos, quer dizer, que Deos he hum ser interminavel, e que tudo está nelle representado, que primeiro he o conhecimento do interminayel , que do termo ; que primeiro he o conhecimento do perfeito, que o do imperfeito. Quanto ás figuras Geometricas, que Deos tenha todas as coufas exemplarmente na fua mente, a que Mallebranc chama extenção intelligivel infinita, não se pode negar, e que possa fazer-nos sensiveis algumas por meio, e occasiao de varias modificações da alma unida ao corpo, tambem he innegavel. E affim nas deve causar admiração, que a dita alma possa pela contemplação ver intellectualmente, e como in abstrato, aquella mesma figura, que pelos fentidos bic , & nanc fe fensibiliza , fegunda as leis de representar, que traçou o Autor da natureza. Outro tanto nao pode fazer aquelle pintor produzido por Mr. Arnaldo, ao qual fe offerecerao as variedades de tintas, dizendo que naquellas massas estavas inclusas todas as figuras, que pintasse a vera effigie de S. Agostinho, da qual elle nao tinha idea alguma determinada, nem sentimento que lhe separasse, ainda que lhe fosse com outras muitas objetada; com o que se responde ao seu argumento cap. 15. de ver. efalf. ide.

Pelo que respeita ao conhecimento sensivel das cousas materiaes parece que, bem entendido, nao diz cousa de novo o P. Mallebranc, pois no liv. 3. c. 6. traz as seguintes clausulas: Verum etiam si dicam nos in Deo materialia S. sensibilia videre: attendendum est me non dicere nos illa in Deo sentire; sed dico duntaxat sensum illum a deo ori-

givel, conhecendo-a precisa a sé somente pelas intimas experiencias de cogitar, amar, e outros actos, que saó modificacões da dita alma. Nao temos idea archetypa das substancias especificas creadas, nem dos individuos, que vemos com os olhos e palpamos com os senti

vi , qui agit in nebis : logo nega abertamente que as coufas sensiveis se fintas em Deos ; donde se segue , que além das ideas claras, e archetypas admitte outras acquifitas; o que percebeo o seu antagonista; mas devera tambem este advirtir, que a extenfao intelligivel infinita do P. Mallebranc não tem parentesco algum com aquella extensão infinita, que a S. Agostinho , antes de ser baptisado , se objectava; porque esta, como diz o S. nas suas confissoens, se fingia ser corporea, e porisso chimera; a outra nada tem de corpo, he puramente intelligivel : em huma palavra , quando diz Mallebranc, que os corpos fe vem em Deos, ou na idea que Deos tem delles, o seu sentido he mostrar que das varias figuras emque os corpos se terminas, ou se podem terminar, temos clara idea, o que he notorio; aliás nao feria a Geometria sciencia tao exacta. Da configuração interna, ou indole das particulas, de que se compoem os corpos, não temos idea clara, e por conseguinte não a vemos em Deos, fegundo os principios de Mallebranc.

Este Philosopho soi reputado pelo maior de todos, que produzio a França. . Lami entret, sur la scienc. pag. 274.

SAMA C CONHEC. DO

tidos. He preciso artificiosamente format de tudo isto ideas compostas, ajuntando o cabedal de diversos principios, e modos de conhecer sem nunca extinguir, havendo de ser exacta esta formação ás luzes das ideas intelligiveis acerca dos predicados geraes, que nellas, ou por ellas conhecemos, e applicamos bem, ou mal.

A idea que temos do ente sem limitação nos illustra, e guia para figurarmos a idea das consas particulares limitando-a, na idea do Ente Supremo, e Omnipotente, que he o mesmo Ente sem limites, a qual se nao aparta do nosfo entendimento, vimos facilmente a conhecer a possibilidade das substancias creaveis sem numero, porque assim se infere da Omnipotencia de Deos. Mas qual seja a idea archetypa, ou essencia, que na mente Divina corresponde a huma tal substancia creada in specie, nao sabemos, nao vemos ahi esta idea specifica v.g. a Humana.

Bem vemos que o homem he ente limitado, mas qual seja esta limitação não determinamos cabalmente por virtude de de alguma idea intelligivel. Temos idea do ente limitado, e imperfeito, como cousa emanada do illimitado, e perfeito; mas não nos descobrem estas luzes a differença especifica deste, ou daquelle ente imperfeito, e limitado; muito menos de qualquer individuo: eu vou a explicar-me com mais clareza.

O Homem conhecendo que conhece, fem disticuldade percebe ter em si hum principio espiritual diverso da materia; pois aquelle conhecimento he, e se vê excluso da idea desta: alcança tambem que existe, mas he porque tem huma idea clara de connexas necessaria entre as existencias de quem conhece, e do conhecimento. Dá o homem outro passo para se adiantar no exame do conhecimento do seu ser, vê com seus olhos, palpa com as mãos o seu corpo, e alcança facilmente ser elle huma machina bem

ordenada, e disposta, que tem partes de materia extensas, e impenetraveis a outros corpos: e julga justamente que esta machina sim he corpo, mas nao puro authomato, porque percebe que he animada, e a seu alvedrio se move, e descança pella direcçao, e vontade do mesmo homem. De todas estas reslexões sigura ultimamente a idea de si, ou do homem composta de duas cousas diversas, e distinctas, mas unidas naturalmente, a sate ber corpo, e espirito.

Eif-aqui temos huma idea composta verdadeira para cuja formação concorrerão as luzes intelligiveis quanto aos predicados genericos do ente. &c. . . As experiencias intimas de conhecer, e amar para induzir o espirito e os sentidos externos para não excluir o corpo; a correlação, armonia, e dependencia mutua para attingir a união de ambos. Em quanto luzirão na mente as ideas intelligiveis se discorreo com evidencia intelligivei; passando ás experiencias intimas

fe discorreo com certeza; ultimamente valendo-se o cognoscente das impressões dos sentidos externos se discorreo bem, e com verdade, faltando porém a evidencia intrinseca, notoria, clara, e patente da cousa apprehendida, e sentida tal, que o mesmo apprehendente queira, ou nao, lhe haja de dar o assenso, ha entre a sociedade humana entendimentos tao groffeiros, offuscados, e malevolos que chegaó a negar a dita verdade proferindo contra si mesmo huma infame sentença; dizendo sem pejo, que o seu homem nao he composto de espirito, e que para as funções do discurso, e para a animação basta huma parte da materia mais subtilisada. Estes que assim fallao sao libertinos.

Quanto ao meu intento basta só ter mostrado, como para a boa formação das ideas compostas daquillo de que não temos idea clara, ou intelligivel, conduzem muito as luzes, que se presentas no entendimento ácerca dos predicados ge-

nericos, que administra a idea intelligivel delles; se faltassem de todo estas luzes, ficando só as impressões dos sentidos, ficaria o homem sem soccorros promptos para hum exacto raciocinio; ficaria quasi como hum animal estupido que nao tem intelligencia, e selecção no seu discurso, e conhecimento.

Se as ideas compostas só participasfem daquellas luzes, que o entendimento mendigou dos fentidos, como quer Loke, a norma das artes, os preceitos das disciplinas, ainda mechanicas, seriao desterrados do entendimento, pois so nesse caso ficaria ao Mathematico, e ao Astrologo para contemplar como feu objecto, aquelle que formou a imaginação fensivel, a qual fendo tao fluctuante, como vaga, nao poderia ministrar ao Philosopho materia firme para o fim de deduzir as demonstrações tao evidentes, conftantes, e folidas, como tira fem hefitação alguma firmado na materia, que contempla immutavel, luminoza, verdadeira: §. 26.

Todos os Philosophos, ainda o mesmo Loke, e outros semelhantes na formação das ideas compostas verdadeiras, attendem ás luzes de outras ideas simpleces, que não lhes entrarão pelos sentidos, ainda que neguem isto mesmo, e o contradigão com a boca, falsamente persuadidos de que não tem mais Ideas, que as sensiferas.

Eu nao quero negar, que as operações da alma racional neste estado de uniao com o corpo sejao acompanhadas, e
misturadas com os phantasmas corporeos, e operações da dita alma sensiferas,
e symbolicas; mas nao são estes phantasmas as ideas intelligiveis da verdade. Sim,
e nao poucas vezes aquillo que as pode
ligar na attenção para que não sujão, e
escapem della, bem como as siguras, e
letras, que forma de sora o Mathematico
na carta, não são o objecto principal, que
elle contempla, mas o instrumento externo a que pertende alligar as siguras in-

ternas, e numeros com o entendimento em si mesmos propria, e adequadamente perceptiveis, e com effeito alligaveis de algum modo ao fymbolo externo, para que ahi como detidas as ideas objectivas nao escapem, e fujao da mente, a quem as pertende contemplar; como sao em si mesmas na verdade, nao symbolica, mas certa, clara, e perspicua. Isto supposto vejamos o engano, que Loke padece, e outros Philosophos na falsa persuasao a respeito das ideas que ha, e se formao das cousas, que se figurao no entendimento. Diz Loke, que o entendimento nao faz os materiaes para a fabrica das ideas, mas que elle as acha feitas, e nao sao outras mais que as apprehensões sensiferas. O entendimento tem virtude, diz elle, para ajuntar, dividir, e formalizar artificiosamente estas apprehensões, assim como o compositor faz na imprensa com as letras unindo humas a outras, e por este modo he que fe figurao fegundo Loke as ideas de todas as consas cognosciveis ; ainPARA O CONHEC. DO SUPR. SER 97

ainda universaes, até a mesma propria de Deos, e seus attributos (a).

Devera porem advertir este Philosopho, que o entendimento pelos sentidos se pode unir, e dividir, naó pode identificar, e que elles naó tem vigor, e actividade para apprehender muitos predicados daquella mesma substancia, que se vé, e apalpa: quando muito poderaó os sentidos apprehender a uniaó das cousas materiaes, e palpaveis em que tocaó; mas Part. I. G

(a) Eu mao quero negar que pelo adjutorio dos conhecimentos feniiferos fe venha no alcance de algumas verdades ainda geraes, fo digo que as verdades que alcançamos por indução não tem aquella certeza, e claridade, com que conhecemos v. g. que o todo he maior que a fua parte, e que dois e dois fao quatro. &c. Por quanto fe fo pelos todos particulares que vemos, e averiguamos com os fentidos, observando constantemente este, e aquelle todo maior, e a sua parte menor viessemos no tal conhecimento geral, não nos havendo nos certificado de ter averiguado todos, não fariamos pela inducção cabal experiencia, e ainda que de algum modo nos segurassemos da verdade do principio univer-

sal, naoseria com a mesma perspicuidade, que sem esta averiguação geralmente vemos, que o todo he maior que sua parte, e que dois, e dois são quatro. Isto he por idea não

acquisita, nem composta, mas infusa, ou innata,

a identidade dos attributos substanciaes de nenhum modo: e sem esta identidade conhecida naó se poderá de modo algum sormar a idea adequada de huma substancia, muito menos da perfeitissima: ainda que o entendimento das apprehensões, e ideas sensiferas ajunte infinitas perfeições, e as una em huma só idea composta, precisa a identidade, ella naó será idea de Deos, será chymera.

Depois disto o conhecimento do perseito he primeiro no entendimento, que o conhecimento do imperseito; primeiro Loke teve na mente a idea do ser perseito, do que tivesse a idea deste, e daquelle ser menos perseito, para o sim de fabricar de todas ellas, extrahida a imperseiçao, e reservada a perseiçao, a pertendida imagem do perseitissimo ser, que elle cuida ter com este seu artissicio sabricada. A idea do perseito já illustrava o entendimento de Loke antes de occorrer-lhe a idea de qualquer ser imperseito; estas ideas segundas, e talvez

compostas sao posteriores á primeira simples, e intelligivel.

Se a idea do ente sem limitação pura, unica, e simples perfeiçao nao subira ao entendimento de Loke, primeiro daquella, que elle suppoem fabricada intencionalmente pela colleçao de muitas, ou ainda infinitas perfeições particulares, nao poderia elle vir no conhecimento dessa mesma, ou verdadeira, ou só imaginaria, sendo certo que o conhecimento do limitado, e imperfeito he posterior ao conhecimento do illimitado, e perfeito; e por consequencia muitas ideas de Loke nao forao fabricadas fem as luzes das ideas intelligiveis, que a vifta, e conhecimento das creaturas excitarao, e nao figurarao; mas estes conhecimentos excitantes cheios de phantasmas Loke incautamente ajuntou com os intelligiveis, sem ter a estes por taes, para vir a persuadir-se que todas as suas ideas, ou apprehensões eraő originadas da raiz sensifera, ou pelo menos que to-

G 2

das

das as cousas conhecidas pelo entendimento fó eraó figuradas, e compostas das ditas apprehensões, ou modificações da alma.

Pergunto a este Philosopho, qual foi entre os fentidos aquelle que apprehendeo alguma consa donde o entendimento avifado podeffe tirar cabedaes para formar a idea do infinito? Dirá que da mesma substancia extensa, sensivel, que fe objecta aos fentidos externos; vendo por exemplo huma vara comprida, deffa vista se tirou pelo entendimento a rasaó de ente, de substancia, de extensao, prescindindo depois das extremidades da vara, ficou fó na mente a especie de entidade extensa sem limites : assim temos figurada a idea do infinito na extensão, e por semelhante modo a da perfeição. Mas quero que me diga que coufa he a que corresponde da parte do ebjecto ao ly, ou termo sem limites? Ainda que Loke a queira defignar por negação, tal nao he ; he sim na verdade a cousa mais

pofi-

positiva: esta realidade correspondente he a illimitação mesma, que se foi conhecer não na vara limitada aonde não estava, nem na alma finita, e imperfeita, mas na idea do infinito, e illimitado, cujo conhecimento a vara excitou, e por consequencia não só he cousa positiva, mas tal, e tão excellente, que neuhum dos sentidos póde alcançar, e discernir com as suas mais vivas apprehensões.

Seja-me licito que torne a perguntar para maior claresa. Que objecto tem esse conhecimento da extensas sem extremos, ou interminavel? Ha de ter algum a que se termine, pois nas he puro acto resexo em si mesmo. Nas apparece senas o mesmo ser illimitado, o qual he cousa distincta, e diversa de todo, e qualquer acto resexo, e objecto sensitivo. Vista a vara limitada excita-se no entendimento a idea do illimitado, a illimitaças mesma, a qual nas pode ser formada pelo producto das sensiteras apprehenso-es, cuja esphera só se extende aos ac-

cidentes crassos do objecto apprehenso. Nem os mesmos sentidos apprehendem o finito como tal : pelo contrario a idea do infinito contem o fer finito na fua virtude de indicar, e por meio da sua contemplação fe póde fazer cabal conceito do finito, e limitado: vindo deste modo a verificar-se, que conduzem muito as luzes, que deixao as ideas intelligiveis na mente humana, para a boa formação das ideas compostas, e fabricadas, e que faltando de todo as ditas ideas intelligiveis, os nossos conhecimento seriad estupidos, ou timidos, ou de incerta providencia, quaes sao os que tem os animaes puros, ainda os mais industriofos.

Nem me digao, que a alma nao conhece o infinito em algum predicado seu
proprio, mas só por negação, podendo
unicamente dizer com verdade, que nao
he tal, ou tal ente, pedra, páo, Anjo,
Homem. &c.. Por quanto a alma conhece que o infinito he superior, mais

nobre, e apreciavel, que o finito, e isto conhece certamente, e com evidencia; o que nao póde ser sem que pelo menos apprehenda no infinito com segurança algum predicado positivo, pois da pura negação, do puro nada nao se verifica com evidencia aquelle juizo affirmativo, nem se póde meter dentro no infinito aquella superioridade a todo o ente finito, a qual nao póde ter lugar sem os predicados do ser positivo hum, vero, bom, melhor.

A alma separada do corpo terá modo de conhecer diverso, porém unida ajuntaó-se no seu entendimento as apprehensões sensiferas com os conhecimentos intellectuaes das ideas deste genero, porém estas nao sao sensadas daquellas; os sentidos, e suas sensações sao so excitativos para o entendimento, sao como admoestações da natureza, que avisão, e impellem o homem racional para que se volte de sora para contemplar dentro de si, aonde estao as ideas innatas, intel-

ligiveis, que a alma nao formou com cabedaes feus proprios, mas achou formadas.

Esta mistura de apprehensões sensiferas, e intellectuaes avivada ao mesmo tempo deo occasias a Loke se enganar, attribuindo fómente aos fentidos o cabedal, ou para usar dos seus mesmos termos, todos os materiaes para a boa e exacta formação de quaesquer ideas compostas. Nao teve porém rasao este Philofopho, nem desculpa no seu erro; elle bem podera ver que o objecto de humas apprehensões, e ideas, a saber sensiferas, era diverso, e distincto do objecto das outras intellectuaes, bem podia advertir, que a alma humas vezes conhece pelos fentidos, outras nao, como o grande engenho de Agostinho já tinha notado a este respeito.

Para fazer mais perceptivel a sobredita divisaó de conhecimentos exemplisica o Santo com a verdade, e com a virtude: esta naó he lucida, nem colorada, naó odorifera, naó he saborosa ao paladar, naó he tactiva, ou palpavel, e com tudo he conhecida como intrinsecamente boa, digna de apreço, e louvor; pelo contrario o vicio a ella opposto he vituperavel, torpe, e intrinsecamente máo: os sentidos naó attingem a virtutude com a sua recondita beleza, e com tudo ella he que forma a idea do virtuoso: naó deraó logo os sentidos grosseiros o cabedal, e materiaes necessarios para sigurar huma tal idea, taó sublime, e elevada.

Que responde Loke? Dirá que naó há virtude intrinsecamente tal, e que isto he virtude, e aquillo vicio porque os homens convierao, que assim sosse. Mas esta reposta he indigna de hum tal engenho. Naó me causa com tudo admiração; como nao havia fallar assim este terreno philosopho, sendo os seus principios tao errados, e inductivos de hum perjuizo tao grosseiro contra a sé, e contra a rafao? Que homem por mais barbaro que

seja antes de toda a imputação, antes de toda a convenção com os outros homens, antes de todo o enfino, e instrução não vê claramente que matar o innocente, e outras cousas semelhantes de si mesmas fao oppostas a rasao, reprehensiveis, e indignas do homem racional, más, e abominaveis. Ainda no mesmo caso de convirem os homens nesse acordo, e deliberação de não fer reputado por mão esse vicio, nem por virtude seu contrario : ainda que a republica nao castigasse, antes premiasse ao parricida, incendiario da patria, elle seria internamente arguido, e castigado pela sua consciencia; porque excessos semelhantes são de sua natureza intrinsecamente máos, e abominaveis, e as virtudes contrarias boas . e dignas de louvor.



\$. 27.

Ainda que por virtude do entendimento se ajuntem ás modificações sensiferas os conhecimentos do senso intimo, ausentes as luzes das ideas intelligiveis, que a todos illustrao, não poderia a alma figurar muitas cousas, que conhece.

He certo que a alma nao tem em si, e seus attributos, ou predicados as regras incommutaveis das verdades eternas, a infinidade, a illimitação, e outros quaesquer attributos, que excedem infinitamente a natureza, e modificações da mesma alma; com tudo o Philosopho tem claro, e certo conhecimento desses predicados: logo precifa a revelação, hao de ser conhecidos em cousa distincta da dita alma, e por consequencia donde estaó, e saó visiveis. Naó estaó elles na creatura, mas no Creador; he pois necessario que em Deos, ou por Deos os veja. Nem aqui ha recurso para alguma especie propria, pois a nao ha de Deos,

e seus attributos; mas dado que a posta haver, e que o entendimento a possa formar, essa formação só poderia ser a face do objecto, de outra sorte a imagem nao feria propria, e exacta; mas tal, qual seria a que formasse o cego das cores, que nunca vio. Ora fendo isto affim, a especie, e idea pertendida requer na sua primeira formação para ser exacta, que o entendimento que a vai delineando tenha á vista, ou pelo menos toque mentalmente o objecto exemplar. A rafao clara está ; o entendimento nao faz arbitrariamente os primeiros objectos, mas conhece-os, nem delles póde tirar copia antes de os conhecer, ou tocar, ou experimentar por algum acto vital cognoscitivo. Logo se o entendimento tem já em si a forma, a idea, a imagem do infinito he porque antecipadamente tem visto este objecto, ou o tem tocado mentalmente, aonde rezide, ese patentea, e assim ausentes as ideas intelligiveis, a alma nao forma imagens de tudo o que conhePARA O CONHEC. DO SUPR. SER 109 conhece: estas ideas sao o fundo da rasao universal.

Se disserem, que a alma vendo a Deos por essa vista póde formar ideas das creaturas : logo vendo as creaturas pelas creaturas fem mais nada póde formar idea de Deos. Respondo que naó: a disparidade he manifesta, porque Deos contém as creaturas, e as creaturas nao contém a Deos: as creaturas estat reprefentadas no fer Divino, e nao Deos no ser creado; Deos em si mesmo he luminoso, sem limite, (fallo da luz mental) e as creaturas nao, porque algumas fao em si tenebrosas, externas, e materiaes, e nao fe conhecem em si mesmas fora da mente; mas em imagens distinctas dentro della; todas tem a fua luz limitada, e nao há creatura alguma, que contenha o infinito, e illimitado: se o homem, ou Anjo conhecem intrinsecamente tab fublimes objectos, he na idea que nao pot deriao formar fendo-lhe totalmente invifivel o tal objecto, a nao tocarem ao menos mentalmente nelle na fonte da vera dade, na luz do Verbo, que allumia a todo o homem que vem a este mundo.

Replica o arguente; fe Deos he o lume dos entendimentos, e em femelhantes conjuncturas o allumia por fi mesmo, deixa-lo-ha nao illuminado, mas beatificado. Respondo: illuminado sim, beatificado nao. A Bemaventurança nao fe concede constituida em qualquer conhecimento immediato de Deos, mas fó no intuitivo, claro, e facial; e porisso ainda que o nosso conhecimento seja immediato deve reputar-se abstractivo, por ser obscuro, misturado, e obnubilado pelos phantasmas de outros conhecimentos, que distrahem ao mesmo tempo para differentes partes o entendimento. Em fim elle he voluvel, fuccessivo, inadequado: raptim, furtim, festinanter elicito; nao he limpidissimo, nem permanente quanto deve ser o beatificante.

Da inspecçato das Creaturas do univerfo vem o nosso conhecimento na noticia

do Creador Supremo, naó porque as creaturas sejas idea intrinseca de Deos, mas porque sao obras da sua arte, da idea que dellas tem em si impressa, se as creaturas sao copias desta idea, sao neste sentido copias mortas fem intrinfeca reprefentação. A vista porem da obra excita o conhecimento da idea incommutavel, que só reside na arte do Supremo Artifice, e nao no artefacto. Esta idea vista, ou tocada pelo entendimento humano, he a que saz de algum modo conhecer o ser Divino, e infinito pelo que diz respeito ás creaturas: nesta idea viva, e nao na copia morta, que se mostra aos olhos do corpo, he que ao entendimento se patenteao os attributos invisiveis, e sempiternos: Intellecta conspiciuntur: mas este conhecimento do entendimento, ainda que immediato, seja chamado abstractivo, e nao intuitivo, por ser inadequado, voluvel obnubilado como já notaraó a este respeito Berti, Collet, Tornely, Tomasino fallando de Deos, e da sua idea.

S. 28.

Se com verdade se pode affirmar do objecto todo aquelle predicado que se conhecer incluso na sua idea?

Nao fe pode dizer absolutamente que he affirmavel do fujeito tudo aquillo que se conhecer contido na sua idea, pois fendo muitas ideas fabricadas pelo entendimento, ou pela imaginação falfas, e fantasticas, que desdizem dos objectos ideados a quem se attribuem, fica manifesto não terem todas as ideas compostas criterio infallivel da verdade: fe a idea porem que se fabricou for verdadeira, se deve difcorrer de outro modo; e assim digo.

I As primeiras apprehensões sensiveis, que refultaó da varia, e diverfa occurencia dos objectos fenfiferos tem hum certo modo de indicar os ditos objectos, ou feus accidentes, e direcções fegundo as leis, que a este respeito poz o Autor da Natureza, e por islo nao se devem

cha-

chamar falsas ideas; porem as reslexões, e juizos, que dellas, e sobre ellas forma o entendimento, sem ter esquadrinhado as ditas leis quanto baste, muitas vezes sao salsas; e consequentemente as ideas fundadas nestas salsas reslexões.

- 2 Huma vez supposto, que a idea composta he verdadeira, posso com verdade affirmar do sujeito o que vejo na sua idea, representado por aquelle modo, que se representa.
- 3. Tudo quanto se contem na idea intelligivel de qualquer objecto he affirmavel delle com verdade pelas rasões ditas, e por serem todas estas ideas simpleces, claras, e conformes á representação objectiva. Em sim he affirmavel tudo quanto claramente se vir contido na idea clara, e evidente a quem conhece, pois he certo, que a evidencia nunca se separa da verdade.

Part. I.

§. 29.

Que cousa seja natureza universal?

As naturezas univerfaes da maneira proposta por alguns Peripateticos he hus ma pura chymera, se nao digao-me que coufa he chimera? Por ventura nao he suppor dois entes total, e realmente distinctos identificados ambos em hum mefmo fer real? Nao ha duvida, pois he contra aquelle principio, per se noto: Quæ sunt eadem uni tertio sunt idem inter se: o qual valle sem disputa a respeito dos predicados politivos, e absolutos. Taes fe induzem por estes Philosophos as naturezas universaes; por quanto nos propõe a Pedro, v. g. e a Paulo, que sao dois individuos real, e adequadamente distinctos, identificados, nao obstante com a natureza universal commum á ambos, e de ambos predicavel realmente; o entendimento nao pode identificar a natureza de Pedro, e a natureza de Paulo em huma só realidade, nem dividir em

em duas a que he realmente huma ; pode sim o entendimento considerar em qualquer dos individuos a rafao de natureza, e a rasao de differença em ordem a respeitos differentes; mas a realidade; e entidade em Paulo sempre fica realmente a mesma antes; e depois do conhecimento, e só he conhecida por differentes modos. A distincção dos predicados que tem Paulo só he da rasaó, e dos connotados não de Paulo para a fua real differença, nem de Pedro para a sua, em forma que fó as differenças de ambos fe diftinguao realmente, e nao a natureza; porque na verdade toda a natureza que está em Pedro se distingue de toda a natureza que está em Paulo, e nao as disferenças fomente.

Mas dirá o Peripatetico: nos experimentamos que vendo a muitos homens, ou de perto, ou de longe, prescindindo das differenças individuaes deste, e daquelle, podemos conservar o conhecimento da natureza humana commum a todos;

H 2

e realmente predicavel de todos, porque em real verdade se diz, Pedro he homem, Paulo he homem. . . &c. existem logo na realidade, e sem ficção as taes naturezas. Respondo, quando nós fazemos isto passamos dos conhecimentos dos individuos da especie para a idea della, ou esta idea seja innata, ou composta; e porque a dita idea he commum a todos na representação, pois a ella todos dizem respeito veridico, a todos o entendimento a póde applicar: mas esta, ou seja idea, ou especie, ou imagem da natureza universal humana, he distincta do homem que está fora. Quando affirmo que Pedro he homem, que Paulo he homem . . . &c. naó quero dizer que faó o mesmo homem commum, mas que ambos respondem exactamente á idea do homem, que ambos fao animal racional. A idea do homem he universal a todos os individuos fem estar identificada com algum delles. A propriedade de relatos para o mesmo termo, para a mesma idea denodenota exacção de femelhança feja entre individuos da mesma especie, ou entre especies do mesmo genero, seja ella esfencial, ou accidental, ou propria, isto he, de predicados que digaó respeito á effencia, propriedades, ou accidentes da tal coufa.

Tenho feito reflexaó que todos os attributos, que se chamao perfeições simplesmente simpleces sao predicaveis do fer Divino, e que todos os homens dizem fem hefitar com claro conhecimento, que Deos he Ente, que he Espirito, Infinito . . . &c. e que os mesmos homens fendo taó tardos, e inertes na averiguação de outras verdades phyficas, e mathematicas, tem nao obstante tal promptidao, e facilidade para discernir fe hum predicado he, ou nao melhor que o feu contrario, que perguntados respondem logo com segurança, sim, ou nao, conforme he verdade pela qual rasao me persuado que semelhantes noções fao outras tantas ideas innatas, que

os homens achao dentro em si mesmos sem as ter sigurado, estas noções sem duvida illustrao muito o nosso entendimento para formar, ajudado dellas, com acerto os juizos universaes, e o conhecimento de muitas cousas particulares.

Observou o P. Mallebranc, que todos os homens tem sempre presente no entendimento a noçaó de ente, naó deste, ou aquelle; mas do ente sem limitação, ou determinação alguma. Se cada hum de nós fizer reflexao em si mesmo achará ser isto verdade, a qual supposta entremos em huma mais attenta averiguação do que indique, e haja de fignificar esta noçao. Disserao nao poucos, que he huma abstração da natureza de todos os entes, a que chamao entis in genere, ou ente communissimo, persuadidos que a dita rasaó foi pelo entendimento abstrahida, ou extrahida de todos os entes Divino, e creados fem referva. Deverao porém advertir que Deos, e seus attributos proprios nao fo se nao po-

dem

dem univocar com as creaturas infinitamente distantes do Ente Supremo, mas tambem que segundo os principios da sua philosophia, as naturezas universaes abstrahidas hao de excluir as differenças, nao transcende-las na sua rasao universal, aliás nao há abstração de differenças como he preciso para se constituirem taes, attendendo aos principios da fua philofophia. Ora as differenças do ente tambem fas ente, e por consequencia o ente communissimo nao deve gozar o privilegio de natureza nniversal. Virao os fobreditos Philosophos a força deste argumento, e sem se desembaraçarem bem delle, derao á rasao de entis in genere o primeiro lugar entre os predicamentos; eu me persuado que melhor se philosopharia dizendo que esta noçao de ente nao he só abstração nossa, mas idea innata, a qual sem a fabricar achamos brilhante para nos conduzir ao conhecimento de Deos, e depois ao que quizermos. Faça todo o homem reflexao, e verá que elle muimuitas vezes cogita no que quer, escolhendo a materia de que quer pensar, e
depois mudando o conhecimento para
onde quer. E qual será a rasaó, sendo
certo, nada he querido sem ser conhecido:
Ignoti nulla cupido? A rasaó he, porque
tendo nós sempre brilhante o ente sem
limitação, nelle primeiro consusamente
se toca mentalmente o que cada hum dos
volentes quer pensar.

\$. 30.

### Epilogo

Concluo, que para bem exercer as funções do seu discurso, e conhecimento, todo o homem racional tem prompta a idea de Deos debaixo da noção de Ente sem limitação; tem promptas as noções de muitos attributos, ou predicados a Deos applicaveis Infinito, Perfeito, Immenso. &c... os quaes se mostrao ao nosso entendimento com evidencia: em huma palavra, além das ideas da mos

moralidade, dimençao, e numero, tem as noções de muitas perfeições que se dizem sem simpliciter simplices. Estas noções intelligiveis, e innatas ajudao a alma para bem conhecer individualmente as essencias das cousas inferiores, que se tocao com os sentidos, das quaes nao temos ideas intelligiveis, mas apprehensões sensifieras, ou meras conjecturas. A luz das primeiras ideas excitada pelas apprehensões sensifieras illustra a alma para regullar bem os mais conhecimentos com todos os descubrimentos, que ella saz na invenção da verdade.

Isto supposto, e reconhecido sabe o homem quando, e como ha de assentir, e duvidar, sabe livrar-se melhor do erro, do engano, do prejuizo tao samiliar aos sentidos, e ás suas impressões: tambem sica certo que vive por Deos, e em Deos para mais o amar, e chegar-se a elle a sim de ser illustrado: Accedite ad eum, & illuminamini: sabe o quanto depende, tem recebido, e está recebendo

122 DA COMBIN. DAS IDEAS

do Supremo Ente, para dar-lhe incessantemente as graças, e render-lhe submissas adorações.

FIM DA PARTE PRIMEIRA.



## DISSERTAÇÃO

Sobre a combinação de algumas ideas infusas, ou innatas, e outras acquisitas, para fazer progresso pela mesma rasão natural da noticia de bum só Deos, para conhecimento de buma unica Religiao.

PARTE SEGUNDA.

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

IN THE PARTY PRINCIPAL

### DISSBRITAGAÖ

Solve a combinação de plantas objets infestas, ou innabas, é cultras coqueseus rafas natural da moicia do basa for han fo Lieus, para combicimento de huma fo Lieus, para combicimento de huma unida Ralignas.

PARTE SECUMPA.



# DISSERTAÇÃO

Sobre a combinação de algumas ideas infusas, ou innatas, e outras acquisitas, para fazer progresso pela mesma rasão natural da noticia de bum só Deos para o conhecimento de buma unica Religião.

PARTE SEGUNDA.

### ADVERTENCIA.

ARA se fazer mais perceptivel P a noças, que o homem conferva de Deos neste estado de natureza corrupta, e saber até onde pode chegar o conhecimento, que delle temos naturalmente, he preciso nas prescindir da infelicidade, e corrupças da mesma natureza. Ainda que o Dogma do

peccado original seja tao abstruso . os esfeitos da corrupção originaria são muito palpaveis , e manifestos. Todas as cousas tendem para o seu sim, so o homem, a creatura mais nobre, fe defvia voluntariamente delle. Nada fatisfaz no mundo a este miseravel homem, elle mesmo conhece, que de tudo toma enfado, e muitas vezes sem causa exterior para isso; elle nao achando nunca dentro de fi o repouzo, a que continuamente anhela, foge para fora de si, e o procura nos divertimentos, e occupações exteriores, mas em todas ellas se lhe mistura hum certo tédio, e desasocego continuo. Donde vem, e nasce esta dezordem? Vem do continuo refentimento da fua miferia, vem da faudade, para dize-lo affim, de huma certa quietação natural, e felicidade, que perdeo.

O homem pelo seu conhecimento se considera emnobrecido de hum ser espiritual, de huma grande natureza; mas ao mesmo tempo pelas saltas, e deseitos de

mef-

mesmo conhecimento se vé miseravel. Nada mais sublime, nada mais ridiculo; grande pelo seu ser natural, baixo por seus deseitos; pode anhelar muito, conseguir pouco. O homem vê em si huma luta injusta da sua rasao com a sua concupiscencia, esta, que como inferior devia estar sujeita, arrasta, e até parece que domina no homem para leva-lo a cogitar o que elle nao quer, nem convem.

He na verdade o homem capaz de conhecer a Deos, mas tem para este conhecimento hum forte tédio. Procurando nós cogitar de Deos, quantas cousas nos nao tentao, e desviao este conato, e pensamento? Desta desordem nao pode ser causa o Author da natureza, mas o seu corruptor; nao o Creador, mas a creatura: pode ella ser voluntariamente injusta por sua culpa, mas as obras de Deos sao ordenadas, elle nellas nem he, nem pode ser injusto.

Devemos logo concluir, que o homem por sua culpa foi deprim ido, que elle

elle se desordenou a si mesmo, que desceo para outro estado inferior áquelle em que foi creado por Deos. Naó ha duvida ser este o estado da corrupção originaria em que nos vemos, e choramos, incapazes de conhecer tudo, e incapazes de ignorar tudo. Conhecemos de algum modo a verdade por hum tenue, e suave sentimento do coração, e depois pelo difcurso: do primeiro modo conhecemos os feus principios, do fegundo as fuas conclusões; indignos de Deos, e capazes de de Deos; nem de todo arruinados, nem de todo irremediaveis. Isto bem entendido, em lugar de nos queixar, de que Deos fe haja tanto escondido, devemos render-Ihe infinitas graças, de que se digne tanto descobrir, e dar-se a conhecer.

Todas estas rasões naturaes, e outras muitas cousas nos levao como pela mao, em certo modo para rastejar, precisa a fé, o que ella propoem, e descobre dos dois estados da natureza innocente, e corrupta; do peccado original, pena, e ef-Deas feitos delle.

Deos creou o homem para o conheter, o Ceo, e a terra, que o naó conhecem. Adam, e Eva foraó os unicos, que gozaraó do feliz estado da innocencia; esta dita transfundiriaó a seus silhos, se naó peccassem, e naó sossem logo exterminados com toda a sua prole.

Adam, e Eva innocentes em grande luz tratarao, e conhecerao a Deos; nao era para elles nesse tempo, e estado Deos escondido, sem trabalho algum gozavao da sua presença; distinciamente o conheciao sem hesitação. Depois do peccado os silhos de Adam sicarao privados daquelle limpissimo conhecimento da quietação, socego, e selicidade, que dahi lhe resultava: mas nao sicarao de todo cegos a este respeito; conhecem, ou podem conhecer a Deos, mas por outro modo mais remisso, e imperseito; tudo isto soi ordenado com admiravel providencia do Creador.

Se o homem depois de peccar contra Deos o conhecesse do mesmo modo, Part: II. I nao

nao fe teria por injusto, nem arruinado ; fe absolutamente o nao conhecesse, nem podesse conhecer, nao seria reparavel. Com admiravel economia retirou Deos logo do homem peccador o conhecimento do innocente, e temperou o mesmo conhecimento do ser Divino a respeito do homem castigado em modo; que lhe ficassem signaes, e impressões innatas da Divindade, taes, que Deos podesse fer conhecido daquelles, que o buscao, e escondido áquelles, que o naó bufcaó, nem talvez querem conhecer, para que esses malevolos venhao a perder pela arrogante soberba aquillo mesmo, que a pura curiofidade póde alcançar. Isto bem entendido vamos a indagar as noções da Divindade, que nos ficarao ainda impressas depois do peccado original.



### PARA O CONHEC. DO SUPR. SER 131 ARTIGO I.

Huma Idea , ou Noção da Divindade he a felicidade.

ODOS os filhos de Adam tem impressa na mente a noças da felicidade. Ella nao pode ser constituida em algum bem particular, e creado, pois este nao poderia encher o vasio da capacidade da alma, nem tao abundante, que repartido podesse a todos os racionaes chegar com faciedade sem faltar; apenas ficaria no primeiro, que o alcançasse, sem sobrar para o segundo. Toda a creatura he limitada, he mendiga da Felicidade; esta Felicidade nao he attributo proprio da creatura, mas alheio della. Toda a creatura racional póde ser feliz, mas ha de receber de outrem a mesma Felicidade. Bem entendido, sem mais averiguação, só Deos póde ser a verdadeira Felicidade do homem; porque só elle póde saciar completamente a capacidades racional de todos.

Agora reconheço sem difficuldade; que todos os homens conhecem a Deos naturalmente, porque como notou, enfinado dos antigos Padres, S. Thomas com a escola dos Theologos, todos os homens tem hum appetite natural da Felicidade, (a melhor prova que temos da immortalidade da alma ) mas esse appetite da Felicidade nao subsiste sem conhecimento da cousa appetecida, naó podendo de módo algum a vontade amar, e appetecer o que naó conhece : logo todos os homens conhecemos a Deos, que appetecemos: melhor talvez direi, fentimos todos a Deos pela noçao, que temos da Felicidade, a que sempre anhelamos; dado que erremos nos meios, que a nossa corrupta natureza toma para confeguir aquillo mesmo, que appetece; supposto seja tal a cegueira de muitos homens, que defmentem o que nao podem totalmente ignorar, offuscados pela nimia affeiçao ás creaturas fensiveis, pela sua desordenada concupifcencia, pela grande obstinação na maldade. SeSemelhantes desordens saó as que sazem os silhos de Adam mais indignos,
naó só dos conhecimentos praticos sobrenaturaes da graça, mas tambem dos estereis, especulativos da natureza. Como
poderaó semelhantes homens reparar o
damno da sua cegueira, se elles sechaó os
olhos, e ingressos á luz, e naó desembaraçaó os caminhos para poderem sugir da
sua miseria, desprezando os soccorros
promptos, e necessarios para livrar-se
della; antes cada vez se apartaó mais da
luz pelos seus seios vicios, sazendo-se de
novo indignos da verdadeira selicidade.

Conhece já ó homem miseravel, que paradoxo tu es para ti mesmo. Humilhate fraca rasaó humana, e confessa ingenuamente a tua verdadeira, e desordenada condição. O nimio disvello em procurar divertimentos, o mesmo enojo, e desassocego, que elles causaó, são huma prova admiravel da miseria humana, e da idea, que nos resta da felicidade perdida, cuja lembrança conserva o homem privado

vado della; mas tao superficial, e escaffamente, que nao fabe bem aonde está, ou o que ella seja. Dicta porem a rasad natural, que nao podendo esta felicidado verdadeira fer confa creada, a participação de Deos creador ha de fer quem a constitua. Mas quem he este Deos, este principio que falla? Por ventura será possivel, que o homem miseravel tenha accesso a este Numen, e felicidade suprema? Fallo, daquella felicidade por essencia, que só pode ter hum Ser Supremo, Optimo, Maximo.

Nat he verosimil, que o Creador benevolo deixasse na sua creatura, ainda que miseravel, e injusta, a memoria, e appetite da felicidade verdadeira, sem que de algum modo lhe descubra o caminho, pelo qual possa conhecer o seu mal, e quem haja de ser o Medico delle, e a Medicina; pelo que nao deve omittir diligencia em ponto tao importante. Deve orar, e procurar a fua instrucção com a maior diligencia.

O mef-

O mesmo Socrates, e Platao nos segurao, e mostrao bem a verdade de hum só, e nao muitos Deofes. A Transmigração Pithagorica, e penal das almas querem suppor, e induzir alguma injustiça em a Natureza; porem por hum modo inverosimil, e arbitrario, sem provas; mas nem huns, nem outros Philosophos descobrem ao homem o modo de se livrar do mal, nem o caminho de chegar ao verdadeiro Bem, e felicidade. Os mais Philosophos nao propoem fystema algum fuasivel, e sociavel; a mesma rasaó natural abomina muitos dos feus principios, erros, e parodoxos. Para quem remetteremos logo hum homem, que está disposto para instruir-se, e para curar-se? Leia os Livros de Moyfes.

Nestes Livros achará o leitor a innocencia, e sabedoria, em que soi o homem creado, a causa de a perder, e a origem da sua miseria; achará tambem o modo de recuperar outra vez taó grande perda. Em outro lugar direi alguma cousa para mostrar o credito que merecem, ainda prescisa a Fe Divina, os sobreditos Livros de Moyses. Agora quero só demorar-me em propor, e assignar outra noção de Deos, que sicou em todos impressa depois do peccado.

### ARTIGO II.

Outra Noção, ou Idea de Deos, Infinidade.

I DEA he huma imagem interna de alguma cousa. Ora nao se póde negar, que todo o homem tem dentro de si impressa esta imagem, ou idea do infinito, porque elle claramente se representa ao entendimento humano, supposto este o nao comprehenda. Na claridade de conhecer consiste toda a nossa evidencia; tudo que se conhece com evidencia he indubitavel. Ora todo o homem tem claro, e distincto conhecimento do Infinito; porque delle affirma sem a menor duvida o que certamente lhe convem, e delle nega pelo mesmo modo, o que lhe nao

convem: digaó a qualquer homem, que o Infinito he triangular, par, ou impar, responderá logo sem hesitação, que tal naó ha; porque a idea, que delle tem, lho mostra elara, e distinctamente sem limites, sem numeros, sem modificações, sem principio, nem sim, nem meio, nem partes finitas, ou infinitas assignaveis, ou indeterminadas. A sobredita idea do Insinito a si mesma se illustra pelo discurso. Ella he que me ajuda a philosophar do modo seguinte.

Se o Infinito tivesse partes, serias humas limitações das outras, e por conseguinte nem ellas, nem o todo, illimitado, ou Infinito. Tudo isto he clara, e distinctamente certo: a evidencia das sobreditas proposições mostra nas ser o sujeito dellas chimera; mas verdade real claramente concebida.

Pella mesma rasao dirá qualquer Philosopho, que usar bem das suas ideas, que o Infinito nem póde ter de nada o seu ser, nem soi creado; porque se sos

fosse creado seria dependente, precedido pela sua causa em differente instante, pois todo o ser creado tem causa externa, (a nao fer so emanação ad intra) primeiro deve existir a causa completa, depois o effeito producto: por isso nao podem duas caufas fer invicem caufas no mesmo genero, e instante; nem póde causa alguma a si mesmo causar-se: se existe sem causa he infinitamente perfeito. Os deffeitos das creaturas nao fo mostrao a sua limitação, e sinidade, mas tambem, que ellas nao fao per si existentes; se nao sao por si mesmas, sao por outrem; este ser por quem sao ha de ter primazia, e nao ha de ser por outro ente; para nao virmos em progresso infinito, ou infinitum. Excita logo o ser das creaturas o conhecimento de huma coufa incausada, de hum ser por si antes dellas existente. Ora o que tem per si o seu ser he eterno, e infinito; porque elle traz sempre comfigo a causa, e necessidade da sua existencia interminavel, e illimiPARA O CONHEC. DO SUPR. SER 139

tada. Nada logo se póde ajuntar á sua verdade, e á sua perseiçaó sem limites. He por si mesmo tudo o que póde ser: isto he existir no supremo gráo de ser, e por consequencia infinitamente perseito.

He jogo de palavras disputar, e perguntar, se hum infinito he, ou póde ser
maior, que outro. Pregunta he esta taó
inepta, como he incompetente aquella,
que a respeito de huma estatua toda de
ouro inquirisse a especie de páo, de que
soi fabricada. Todas as vezes, que dizemos minoridade, ou composiçao, lançamos fora a infinidade, ella que nao póde
ter limites, os teria abraçando em si
qualquer entidade, ou modo, com que
se partisse, augmentasse, ou diminuisse.

Nao he menos improprio aquelle modo de repartir o eterno em duas metades, á parte ante, como dizem, e á parte post. Estes termos suppoem hum preterito passado, e hum futuro transeunte, nada disto tem a eternidade. Estes

termos fó faó proprios, e medidas do tempo, e temporal, successivos, e contradictorios da eternidade permanente, e sempiterna. O que he de huma absoluta permanencia exclue essencialmente antes, e depois, mais ou menos, tarde, velho, moderno. Estes, e semelhantes termos indicaó mudança das coufas creadas, a qual he na realidade o mesmo tempo: esta mudança diz negação de permanencia no fer ; donde fe fegue, que toda a successaó, ainda indifinita, he contradicção da Eternidade, e da Infinidade.

A duração, e extenção do Infinito, e eterno nao tem, nem pode ter repartiçao, nem medida, ou seja a respeito do seu todo, ou de quaesquer partes. Nao ha aqui fe nao immensidade, hum fer fimples, sem partes, nem medida dellas, sem suturo, nem preterito, sempre existente, correspondendo na sua existencia fimultanea, fempiterna, do mesmo modo sem distancia a todos os suturos, e preteriIPARA O CONHEC. DO SUPR. SER 141 teritos, fó distantes a respeito huns dos outros, mas nao da eternidade, e do fer infinito, que corresponde sim ao permanente, mas nao succede para corresponder: elle sempre està, o ser creado falta, quando nao existe; quando existe corresponde em tempo, mas o ser insinito, je eterno nao tem tempo, nem fuccessaó, nem mudança : a falta de correspondencia nao he de Deos, he da creatura. Deos fica sempre permanente, e nao succede, succede a creatura. O agora de Deos nao he o nosso; o nosso tem, ou póde ter depois; porém o agora de Deos he, e nao tem antes, nem depois, isto he, fim, nem principio; porque he eterno , he infinito. Donde fo elle, e nao outra alguma cousa pode ter semelhantes attributos, ou predicados.

O finito porém he limitação passita do infinito activo; mas este ser excellentissimo, que de nada saz o que quer, nao he do nada, he per si mesmo, e por isto he tudo o melhor que póde

fer,

fer, fem limitação, e com perfeita exclusao do nada, ou seja este nada respectivo fomente, ou omnino nihil, se he que o dito termo complexo, que acaba de referir, tenha, ou possa ter alguma concepção no entendimento. Por ventura nao he o que tenho dito evidente, e perceptivel? Parece já excusado persuadir ainda mais, que todo o homem racional tenha dentro, ou junto a si exposta de algum modo claramente para poder contemplar a Idea, ou Noçao do Infinito. Mas eu quero ainda demonftra-lo por outros modos.

Se o homem em si nao tivesse esta refulgente idea do infinito, nunca poderia vir no conhecimento do finito como tal. Ninguem conhece a fraqueza fem conhecer a força: ninguem conhece as trevas fem conhecer a luz : ninguem conhece o finito, ou na extençat, ou na perfeicate sem que lhe descubra, ou attribua alguna limite, o qual he huma negação de maior extenção, è de maior perfeição, e na

PARA O CONHEC. DO SUFR. SER 143

realidade vem a ser a mesma privação do infinito. Ora não se póde representar a privação do infinito sem que se represente a forma negada, que he o infinito mesmo.

Ser, e naó fer he manifesta contradicçaó: nenhuma coufa póde ser, e naó ser absolutamente sinita, nenhuma coufa póde ser, e naó ser absolutamente infinita. Nem aqui há recurso para os modos, e maneiras de ser; porque se huma cousa sosse em hum sentido, e genero sinita, em outro infinita, ella sempre teria limites, e por consequencia absolutamente, e com verdade sinita; porque a infinidade que nesse caso se lhe concede he abusiva, he limitada, e naó verdadeira.

Eu estou ja persuadido, que tenho em mim impressa a idea do infinito, supponhamos agora que o entendimento humano he hum espelho, o qual representa só os objectos, que lhe saó fronteiros, e presentes. Que objecto finito terá virtude para representar no meu entendi-

mento o ser infinito? Nenhum a fallar fem prejuizo. Naó vem logo de mim, que sou finito, nem de qualquer outra coufa finita esta imagem do infinito, que vejo em mim representada, ella só póde imprimir-se na minha mente do infinito mesmo positivo, que me quer illustrar com a fua prezença, o qual conheço, e nao comprehendo.

Fazendo bem reflexao nesta imagem, que tenho diante dos olhos da alma, a qual no meio das trevas da minha ignorancia me descobre clara, e distinctamente o objecto infinito, infiro recta, e ajustadamente, que esta imagem interna do infinito, que vejo, he o infinito mesmo, he hum ser, ou ente real, vero, e bom, simples, e perfeito em todo o genero, ao qual nem se póde acrefcentar, nem diminuir coufa alguma ficando como he infinito: elle que nunca foi começado, como nunca fahio do nada, para ser o que he, he por si mesmo: fica constituido no supremo gráo de ser ;

para o conhec. Do supr. ser 145 o que he: nem póde fer alterado, nem acrescentado, nem anihilado.

O' fer admiravel fem principio nem fim, por ti mesmo existente, e tudo o que és, eu te conheço mais apalpando do que vendo, espero ainda ver-te por outro modo mais distincto, e mais feliz. O' idea do infinito, tu nao és idea de cousa creada, e limitada, pois és infinitamente dissemelhante (a) a todo o creado; tu és idea de hum ser distincto do meu, nao de cousa alguma, que seja parte de mim: he meu o conhecimento, nao o conhecido, certamente elle nao he da minha natureza, nem hierarchia: tu és superior a mim infinitamente : por ti só alcanço, que por ti fou, conheço, e exifto.

Pela existencia do infinito existe todo o finito, e eu conhecendo que conheço, infiro bem que sou, e existo. Mas Part. II. K que

<sup>(</sup>a) Domine quis similis tibi: Ps. 34. ad bæc verba: unus est, & similis illi non est: Deus meus est, & omne comparatum ei nibil est. Kemp. Solileq. animæ. Cap. 11.

que sou? O ser infinito? Nao: huma participação, e limitação delle: se em mim nao estivesse impressa, e mendigada a noção do fimples fer, que he o infinito, ainda que cogitasse nao poderia inferir que era, ou existia: eu nao faria a reflexao devida para deduzir esta verdade tao certa, que vou a propor. Cogito: logo fou, e existo. Cogito com imperfeiçao, e perplexidade: logo nao fou fer perfeito ou infinito, do qual nao obstante tenho a representação em idea.

Vendo eu bem a minha ignorancia, e pobreza, que nao fei bem o que fou, nem como principiei a ser, como posso, o que posso: como considero o que considero: sico admirado, e suspenso, conhecendo cousa tao grande, e magestosa, · qual he o ser infinito até perceber nelle hum sem numero de atributos distinctamente, os quaes lhe convem, ou nao. Como posso conhecer consa tao alta, tao superior á minha natureza ignorante, sem que o mesmo infinito, que apalpara o conhec. Do supr. ser 147
po, ou alcanço pela visaó do meu entendimento se presente diante delle, o
conforte, ajude, e eleve, para vir a ter
huma taó admiravel concepção sem hesitação, e sem duvida?

Soccorrido ja Senhor das tuas luzes confesso, e adoro a tua Soberana existencia, a tua Benevolencia tambem, e a tua Infinidade.

## Confirmação.

A noção do infinito he cousa positiva; porque refere hum ente positivo sem
termos. A carencia de limites he negação
no tom gramatical, no significado não;
he cousa muito positiva; assim como a negação das trevas no tom gramatical he
negação, no significado verdadeira posição, ou entidade. Limite, he que diz
precisamente negação, pelo contrario
quem nega esta negação assima cousa positiva; a negação dobrada he huma assirmação: lego a negação geral de toda anegação do ser limitado he o ser infinito,

K 2

expressa a mais positiva que se pode conceber, e por conseguinte este termo infinito, illimitado, he infinitamente asfirmativo, e diz ser positivo por sua expressa philosophica bem, e verdadeiramente entendida.

He logo preciso, que eu tenha estes termos infinito, e illimitado, como pofitivos. Em negando todo o limite, o que na mente concebo he taó politivo, e substancial, que nao posso subrogar outra cousa por elle : depois de conceber mentalmente este termo, faço conceito de hum fer puramente hum ente, que o meu entendimento nao limita, hum fer abfoluto, e nao semi-ser, a cuja classe pertence todo o ser finito particular deste, e nao outro modo. Faço conceito de hum ser puro, absoluto, o qual sendo tal, e tao excellente, nao pode deixar de ser infinitamente; e por consequencia sem limite algum, perfeito, e verdadeiro ser: o que he mais ente he mais hum, vero, e bom, o que he infinitamente ente, he infiinfinitamente hum, vero, e bom; he optimo, he maximo, he perfeitissimo.

A medida do ser he a perfeiçaó; a imperfeiçao fó he carencia de alguma perfeiçao; a perfeiçao fem limites he cousa positiva: a imperfeiçao qualquer que seja he negação; aqui não ha ser ente, e prescindir de ser, ou naó perfeiçaó. Se he cousa sem limites no modo de ser he summa, e infinita perfeiçao. O nada, o mal, a falfidade nao fao coufa alguma positiva, e por conseguinte o mesmo he ser puro, ser simples, ser sem restricção do que ser ente infinito. Mas eu continuarei a mostrar esta mesma verdade expondo mais, e separadamente o que nos diz, e representa huma idea, que temos innata do fer, ou ente representado sem restricção a mais fecunda de todas.



# ARTICULO III.

Terceira Idea , au Nação o Ser.

E U concebo hum Ser, que he soberanamente hum, eminentemente tudo; elle na sua summa unidade inclue toda a perseição, exclue toda a imperseição, porque nao he restricto a alguma maneira de ser particular: ser huma tal cousa, he ser huma só determinadamente, e nao todas as mais; ser absoluta, e simplesmente he por essencia ser tudo, com perseita exclusão do nada, e do seminada.

Quando eu digo do ser infinito, que he o ser, sem ajuntar mais nada, eu digo tudo: a palavra infinito ajuntada ao termo ser he supersua; as palavras nao se ajuntao senao para extender, ou determinar o significado das cousas. Ao termo ser bem entendido ajuntar he supersuo, ainda que se ajuntem as palavras mais amplas optimo, infinito, e maximo,

ximo; porque ellas com o termo ser, saó palavras synonimas: quem intenta expressar o ser maximo póde supprimir a segunda, e pronunciar só a primeira. Quem diz ser sem restringir, diz ser em permanencia; sendo assim ha de ser optimo, infinito, maximo: donde parece supersua a addição da segunda palavra, só se sor para quem menos entende a energia.

Quando porém a palavra, que ajuntamos ao termo ser, nao for synonima no significado, mas que indique limitação, em tal caso a significação desse ser não he a mesma, he differente idea, e vem esse termo complexo a indicar, e referir outro muito differente ser, hum não puro, hum ser participado, o qual não enche a idea do absoluto, e por excellencia tal; porque a participação do ser, he semiser, he ser misturado de nada, he ser de nada, e por conseguinte he ser em mutação, não permanente na sua existencia, soi e será sem sixo ser: seria logo degradar do entendi-

mento a idea do ser ajuntar-lhe semelhante palavra, que restringisse o seu significado. Basta dizer, he, e tenho dito tudo, tenho concebido na minha mente, se bem percebo, o ser infinito, optimo, maximo. Deos he o Ser; (a) assim

<sup>(</sup>a) Movse ne dit point : celui qui est esprit me envoye vers vous : il dit celui qui est ; celui qui est dit infinimant da vantage, que celui qui est esprit : celui qui est esprit , n' est que esprit ; celui qui est par excellence est esprit , est createur, tout puissant, immutable, il' est souverainement fans etre rien difint , & particulier. Fenelon de l' exist. de Dieu, & de ses attrib. He certo que Fenelon no colloquio, e disputa com o incredulo, e em outros lugares se conforma com o systema de Malebranch sobre as ideas : donde o que fez a nota ao livro, que contém a vida, e acções do dito Fenelon, nao tem rafao alguma em dizer o contrario; e expoem muito mal o systema de Malebranch, pois elle nao quer, que se vejao as cousas em Deos do modo que em Deos nao estao, mas do modo que estao. Este systema de Fene-Ion he totalmente diverso do systema de Spinosa, e seus fectarios. Estes dizem , que nao ha senao huma substancia , que une em si como attributos todas as cousas, sejao intelligiveis, e intelligentes, boas, e más, quaesquer que sejao; porque todas ellas sao affeiçoens, ou propriedades de hum fer, e substancia. Pelo contrario Fenelon diz, que o fer absolutamente permanente he soberanamente hum, e saberanamente tudo , Il' est tout etre ; & non tous les etres. Il

Te-

contient ce qu'il a de reel dans tous les etres por une simplicite indevisible, e non par composition de parties. Hist. da vida de Fenelon. He perseitissimo, e todos os mais são realmente distinctos delle, todos, ou elles sejes considerados singulatim, ou collective. O ser per si existente he sim illimitado, e contém toda a perseição, mas por essa rasão lança fora todos os mais seres limitados, e em consequencia imperseitos: donde os seres limitados não podem ser desta substancia affeições, ou propriedades, mas sim produções distinctas realmente.

O Editor da historia da vida , e obras de Fenelon quer , que a doutrina deste grande homem nao tenha nada de commum com o fystema daquelles, que dizem, que Deos he não fó causa das nossas sensações, mas tambem o objecto immediato. Que Fenelon se nao conforme com este systema tenho por indubitavel; mas fo duvido que haja quem fustente o tal systema. Certamente elle nao he de Mallebranch, porque este Philosopho abertamente protesta, e diz que nos nenhuma coufa fentimos em Deos. E se diz que em Deos vemos todas as coulas, que vemos, nunca diffe, que em Deos se viao, ou podiao ver as cousas do modo que em Deos nao estao, quando muito do modo que estao. Se diz que Deos he hum fer intelligivel, que contém na fua eminencia tudo, nao diz que Deos he ser sensivel, ou que cousa alguma se possa sentir nelle. Antes pelo contrario 1. 3. cap. 6 traz as seguintes palavras : Verum etiam si dicam nos in Deo materiatia : & fensibilia videre, me non dicere nos illa in Deo sentire.

Temos em huma fó fyllaba indicade e nome de Deos essencial, e inessavel ignorado, e conhecido da multidaó, Ser. Ora tendo eu a noção, e conhecimento deste purissimo ser permanente, e não successivo na sua existencia, só o ser insinito póde enchella, e verificalla.

O' meu Deos vós sois quem nesta idea objectada se me mostra. Vós sois o ser por excellencia, e naó he necessario procurar mais nada, vós encheis toda a extençaó, e energia do que diz esta voz daquillo que objecta este meu distincto conhecimento, e naó ha mais nada nem no universo, nem no meu espirito, que possa indicar, e referir huma perseiçaó igual á vossa. Tudo o que naó sois, ainda que pareça grande, he infinitamente menos que vós: tudo o que naó sois só he do ser huma sombra. Vós sois o que sois: Ego sum, qui sum.

Ninguem pertenda persuadir-me nas ter eu concebido, e conhecido distinctamente este ser, como tenho explicado, sei

c12-

claramente o contrario; a claridade das minhas ideas nao defmente, a evidencia nao se separa da claridade dellas; porque he innegavel que dois, e dois sao quatro? Nao he porque o vejo claramente?

Quem diz que vé o numero decimo incluso em o nono, tal cousa naó vé, nem percebe: engana-se; mas ainda quando erramos, o acto do nosso entendimento naó pode ser de toda parte salto, e vazio de objecto verdadeiro. A noçaó do ser permanente, ou a permanencia no ser concebida no entendimento, he idea simples, naó he composta, naó he negativa, naó he privativa, he absoluta, he positiva, e por conseguinte verdadeiro o seu intuito, ou precepção.

Dado porem que esta idea seja composta, he perceptivel, e intelligivel; como ha logo de ser chimera, se ninguem percebe, o que esta seja, e que ente he; mas sim que o nao he, nem pode ser? O que na chimera percebemos, ou entendemos he a discordia da liga entre duas ideas formaes separadamente verdadeiras, as quaes nunca unidas podem verdadeiramente referir realidade alguma, nem cousa positiva possivel, e natural prescindindo do acto, ou actos do entendimento adunante. Esta percepção sendo clara he igualmente verdadeira, nem pode ser falsa: fallo da percepção da discordia, ou concordia entre duas ideas.

Sendo isto verdade he innegavel, que o entendimento apprehendendo a fimples idea do fer, naó apprehenda alguma cousa real, em que o acto, ou intuito se termine, e se verifique. Nem o dito terminativo pode ser a rasaó de todos os entes abstrahida universalmente de todas as differenças; porque ellas na supposição deveraó fer exclusas da dita rasaó, e sendo tambem entes, nao podem deixar de incluir-se, e meter-se dentro della; e por confeguinte abstrahidas, e naó abstrahidas induzindo nisto mesmo huma chimera, huma fallacia. Alem disto menos desdiz do verdadeiro homem o pintado, do que o fer ,

o ser, e ente successivo do permanente; a respeito deste os mais são como se não sorao: he logo impossivel, que huma rafao univoca a ambos estes seres seja aquillo que resira a idea do ser sem restricção, simples, permanente.

Sendo pois certo, que todo o conhecimento intellectual, principalmente de objecto simples, tem fundamento real, e verdadeiro: fendo tambem certo, que o ente sem limitação puro, e real he termo de algum conhecimento nosso intellectual, e naó podendo ser aquelle famigerado universal communissimo, por nao ser objecto apto para delle com evidencia se deduzirem tantas verdades, do mesmo modo que o naó he o termo do conhecimento de hum montao de area, supposto em todos os grãos toque confuzamente, fegue-se ser este termo cousa diversa, e muito superior. He ente, e nao determinado a algum modo de ser particular : logo he infinito, independente a se. &c. Fica logo innegavel fer termo do meu conhenhecimento em tal caso, cousa muito dia versa daquelle pomposo, e fantastico universal; vindo a ser diversa realidade, mas verdadeira. Que realidade he esta?

O' permanencia no ser, ou ser simples sem mistura, tu nao és chimera, ou a liga de muitas ideas discordes: em ti tudo concorda summamente. Este meu conhecimento, que de ti sormo, ou em ti termino he verdadeiro, e sendo assim he consequente se haja de adoptar, ou verificar em hum ser optimo, perfeitissimo, maximo.

He bem verdade, que nem todos os homens profundado bem nestas, e semelhantes ideas fazendo as devidas restexões, e discursos; mas todos sentem as sobreditas verdades; os rudes, ou engolfados no mundo apenas tocado nellas pelos sentimentos intimos da alma; os contemplativos, e engenhosos, amantes da verdade, restectindo sos sentementes, amantes da verdade, restectindo sos sentementes, e deduzem as conclusões proximas, e remotas; o que nace

fariao sem ter concebido primeiro as ideas, e noções da verdade. Veja-se Malebranch. De inq. ver. lib. 4. cap. 11. (a)

Porem como o dito Philosopho attesta, que nem a todos os homens são accomodadas este genero de demonstrações, podem os taes valer-se das muitas, e innumeraveis, que ha para mostrar a existencia de Deos, e do ser Supremo, escusando eu agora de o referir, e os Auctotes aonde se podem ver; porque huma,

e ou-

<sup>(</sup>a) Deum igitur existere æque évidenter patet, ac me existere mibi manifeste patet. Inde me existere colligo, quod me sentiam, nec sentiri possit nibil. Pariter concludo Deum ens infinite persectum existere, quia eum percipio, nibilum vero percipi nequit, neque etiam infinitum in sinito. Sed basa se demonstrationes bominibus vulgo proponere inutile est: ista demonstrationes ad bominem dici possunt; quia omnessin genere bominet non conveniunt, quia nimirum plerique e immo quandoque doctissimi, aut qui quamplurima legerunt argumentis methaphiscis attendere nolunt, aut non possunt e eaque vulgo summopere aspernantur. Si ipsos convincere velta proponenda sunt demonstrationes sensibus magis accomodante; qua sane non desunt: nulla enim veritas pluribus pres batar argumentis, quam existentia Dei. Idom, Ibida

e outra cousa sao obvias, e faceis de alcançar.

Illustração à idea do Ser na contemplação da idea da Unidade.

Eu tenho em representação, e concebo a idea da unidade sem composição, ou partição alguma; inalteravel ella he infinitamente huma: e assim concebida só pode competir a Deos justamente, pois só elle he hum ser absoluto positivo, sem composição, ou alteração actual, e possivel. Desta unidade summa, e impartivel, participas as outras unidades partiveis, e comunicadas; as quaes não são exemplares desta, sim pelo contrario. O entendimento unido áquella primeira unidade se illustra para poder conceber as outras unidades, e combina-las clara, e perseitamente (a).

<sup>(</sup>a) Esta unidade, e numeros sentio S. Agostinho quando disse Cons. lib. 10. cap. 12. Sensi etiam numeros omnibus corporis sensibus, quos numeramus: sed illi alii sunt quibus numeramus, nec imagines istorum, & ideo valde sunt. Rideat me ista dicentem, qui eos non videt, & ego delenm videntem me.

Em huma palavra, a idea que temos da unidade, alem de ser muito subtil, he clara, e fecunda de infinitas verdades, della conhecemos as raizes, e proporções, e deduzimos os problemas, e demonstrações da Arithmetica, em quem toda ella, e as suas operações se radicao. Desta unidade combinada julgamos daquellas grandes sómas, que os sentidos não alcanção, mas fó o entendimento. Ella nao he logo, nem póde ser o cumulo de todas as unidades confusamente conhecidas, a sua ordem he mais fublime, e superior á esphera sensifera. Ora a idea do ente, ou do ser absolutamente fallando, e sem limita-la nao he menos subtil, clara, e fecunda de verdades, que tem em si inclusas, ou connexas. Não digao logo, que ella he da pobre esphera fensifera, e acumulada confusamente no entendimento: eu digo, que nao pode deixar de ser de esphera superior idea innata, ou noçao infusa.

O' Idea do ente, não deste, nem daquelle limitado, mas sem limite, tu não Part. II. te apartas do meu conhecimento; ferá acaso porque nao posso viver sem Deos? Tu nao podes ser formada da congerie confusa de todas as ideas especiaes, pois primeiro te manifestas ao meu conhecimento, que outro qualquer particular. A idea que se forma das cousas particulares he pobre de luzes, naó he taó ampla, e fecunda de verdades, e nao poucas vezes engana, ou nos enganamos por ella. Tu naó enganas, e as verdades que radicas, e inclues sao infinitas, todas claras, e evidentes. He ente, e nao lhe affignamos limite, logo he eterno, immenso, omnipotente, permanente, à se (a).

Nef-

<sup>(</sup>a) Fieri non potest, ut (mens illa y penitus excutiat ideam illam generalem entis, quia non potest subsissere extra Deum. Idea illa entis quamvis magna, vasta, &
vera sit, nobis adeo samiliaris est, nosque ita parum assicit, ut eam nos non percipere pene arbitremur, ad illam
animum non advertamus, ipsamque vix existere credamus,
nec aliunde formari, quam ex congerie confusa omnium idearum specialium; quamvis contra in ipsa sola, & per ipsam
solam omnia entia specialia sercipiamus. lib. 3. de verita
jaquir. Malebranch.

Idem

### PARA O CONHEC. DO SUPR. SER

Nesta idea illuminado, e banhado de luzes, o entendimento sabe discernir as luzes falfas da verdadeira, fabe firmar o seu assenso vindo a concluir que o ser, ou ente sem limites só póde competir ao Ser Optimo. Elle he o que está luzindo, e alumiando a todo o homem, que raciocina neste mundo, nao havendo algum, por mais barbaro que seja, privado das suas illustrações, e influencias.

L2 ARTI-

Idem ibidem. Quamvis idea illa , quam percipimus per sonjunctionem immediatam cum verbo Dei, nos nunquame fallat per se, ut fallere solent idea, quas recipimus per conjunctionem cum corpore, que ves alias nobis representant, quam funt. . Sc ...



STREET OF STREET

#### ARTICULO IV.

Prova-se a noticia de Deos innata a todos os homens a respeito dos Philosophos, que affirmas nas estar destituido de todo o conhecimento de Deos quem obra bem, ou mal moralmente.

R ECTAMENTE com S. Agostinho sente quem attesta, que Deos nao póde totalmente ser desconhecido ao que tem uso de rasaó : Hanc esse veræ divinitatis vim, ut creaturæ rationali jam ratione utenti omnino, & penitus possit abscondi. Devem pois todos, os que comigo rectamente sentem, convir tambem, que quem está obrando alguma acçao moral, má, ou boa tem noções innatas da Divindade: elles conhecem a Deos como se suppoem; nao sao porém todos socorridos de engenho, e applicação necessaria para discernir a força, que tem as provas, e demonstrações da Divindade, que se tiraó das obras da natureza. Logo prescifas estas demonstrações, segundo a forma logica por outro modo conhecem a Deos.

Eu nao quero impugnar a folidez, e verdade das fobreditas provas confagradas pela Escriptura, e por S. Thomaz, porém digo que nem todos os homens penetrao, como he preciso, a sua força, e energia por falta de engenho, inapplicação, ou malignas disposições, que deturpaó os fujeitos a quem se applicaó, se he que se applicao. Com tudo Deos nao he desconhecido do homem malevolo, pelo menos quando actualmente está exercitando a maldade, quando o está effendendo. Fallo daquelle homem, que nem de pai , mai , ou mestre tivesse nunca instrucção alguma da Divindade; em semelhante caso, na falta de estar presente a demonstração pertendida, ou magisterio extrinseco, he preciso recorrer para o sentimento innato do Divino ser communicado pelas noções, que temos impressas no coração, do Ente Supremo, do prin-

principio primeiro, Creador do univerfo, &c. Estas, e semelhantes noções com suas luzes não só offerecem objectos do ser Divino, em que se termine o nosso conhecimento, mas tambem dao força para discernir, e perceber a verdade do licito, e honesto, do ordenado, e desordenado; daqui vem a obrigação que tem qualquer, de amar a Deos tanto que entra no uso da rasaó.

Nestas ideas tem auxilio, e a ellas recorrem ainda aquelles engenhos, a quem saó accessiveis as demonstrações da Logica, e Geometria: porque sendo ellas tao fubtiz, e complicadas servirá o seu uso para quem as penetra quando dellas usa; passado esse tempo poderá entrar a trepidação, talvez pelo menos nos impios, de ter fido enganados.

Em fim nem todos os agentes racionaes conhecem a Deos sempre pelas demonstrações formalizadas, e com tudo nao ha homem algum bem, ou mal regulado a quem o Supremo Numen seja total

as ideas innatas, ellas saó de todos, e sem silogismo formado nos sazem sentir no coração hum Ser Supremo, que nos creou, hum Juiz que nos póde castigar, hum Senhor a quem devemos respeitar, e isto com tanta, ou maior certeza, do que aquella que tem o rustico do motu, e tempo, que sabem conhecer, sem saber difinir, pela communicação, e sentimento das sobreditas verdades, que aprendem sem ensino, nem magisterio exterior.

Ainda os mesmos que discorrem agudamente saó conduzidos, e ajudado pelas luzes das ideas innatas, e intelligiveis para formar as demonstrações metaphisticas de Deos, as quaes naó impugno, antes reconheço com S. Paulo nos grandes Philosophos. Em huma palavra as demonstrações da rasaó, e da arte saó accómodadas para quem percebe a sua força; as noções innatas saó universalmente perceptiveis, ainda para quem naó reslecte no que o seu conhecimento sente.

Por hum e outro modo se vê a verdade com certeza, mas talvez fora daquello ponto de vista fixo, em que deve estar, para melhor fer vista, o qual nem sempre he designavel em todas as materias scientificas, como se designa apontado na perspectiva theatral.

No grande dia de Juizo será Deos conhecido por todos mais clara, e diftinctamente, entad pela nimia evidencia ninguem deixará de conhecer, que Deos he Deos: antes do dito dia Deos, a respeito dos viadores corruptos pelo vicio original, pode dizer-se noto, e ignoto, conhecido, e desconhecido: porem de tal modo he com effeito cognofcivel, que todos os impios, indifferentistas, e Atheos verao nesse angustiado tempo a injustiça de o nao confessarem, e reconherem agora.

A obstinação, e ignorancia pratica destes infelices he inexcusavel. Basta para convence-los especulativamente da sua cegueira, fatuidade, e imprudencia a innata rasaó, prescisa a sé, e methaphysica evidencia das provas de Deos.

#### ARTIGO V.

He imprudentissimo todo aquelle homem que nega, ou não confessa a verdade de hum só Deos.

O meu intento nao permitte demorarme aqui expondo as provas, que a
mesma rasao natural tem descuberto, e
apontado no grande livro da natureza,
nem tao pouco as demonstrações da Philosophia para convencer o entendimento,
e persuadir o homem sobre a existencia
real de hum Deos Creador do universo;
remetto o leitor para os sabios, cujo especial intento soi este: (a) supponho
que

<sup>(</sup>a) Mr. Francois, De la Religion de J. C. contra Spinosistas 4.1. Idem Desense de la Religion contre les diffisultes. 4 1. Fenelon Demonss. de la exist. de Dieu 1, e 2. part. Dialogo entre Theophilo, e Eugenio. Cartas de huma may a seu silho traducção em Portuguez. S. Thomas cont.

que os Atheos, e libertinos com quem agora fallo tem lido, e examinado estas provas. Vejamos o que dizem, e como discorrem.

Diz o libertino indifferentista : que este Deos, cuja existencia, conhecimento, e confissa solemne entra em disputa, he, ou se suppoem infinitamente distante de nós: donde nao se pode tomar o partido de nega-lo patentemente á vista das provas, nem de affirma-lo positivamente, nao fendo estas provas geometricas demonstrações, mas que em lance tal se deve suspender o juizo. Porém eu digo que nada está mais perto de nós: In quo vivimus, movemur, & summus: digo mais, que ha outra especie de demonstração tão certa, como a demonstração mesma da Geometria. A maior parte das grandes certezas, que nós temos, faó

for-

Gent. seus commentadores, e todos os Theologos que escreverao de Deo & attrib. divin. Tambem merece ser allegado Bergier tanto no Deismo refutado, como na Apologia. &cc.

formadas fobre outros principios: algumas ha que estas estabelecidas fobre hum pequeno numero de provas, que nas sendo infaliveis separadamente, em certas conjuncturas se roboras de tal sorte unidas humas com outras, que só hum homem amente, ou de genio extravagante póde meter ahi duvida; mas este tal tambem a poderá impor na de nonstraças da Geometria. A esta classe pertence a certeza, que temos de Roma tas distante da nossa vista. Ora eu nas quero conceder, que a existencia de Deos seja demonstrada só por este modo, he por muitos, mas hum só me basta.

Estas provas nao sao sao so moral, e physicamente certas; muitas chegao a ser demonstrações methaphisicas: prescindindo porém agora de duas classes dellas, ponho diante dos olhos do entendimento a existencia Divina notificada como he, so por hum dos tres modos separadamente: que importa que as provas da existencia de Deos nao sejao demonstrações

da Geometria, se por outro modo mais conveniente, e accomodado ao juizo dos homens sao solidas, e certas?

Delibere pois já o homem racional, e dê o seu assenso voluntario á verdade, confesse tambem com a lingua solta em vozes allegremente a hum Deos Creador de tudo, que de nada o sez neste mundo existente para o servir agradecido, e reconhecer como seu principio primeiro, e como seu sim ultimo. He preciso deliberar sem demora em materia taó importante em que nos vai tudo; em que podemos trocar pela morte, e supplicio extremo, a selicidade eterna, a vida vertadadeira: he preciso deliberar.

O indifferentista Atheo por causa da distancia infinita do objecto, e por salta de demonstração geometrica diz, que neste lance fica indifferente sem tomar partido algum; diz que suspende aqui o seu juizo, sem negar que há Deos, nem affirmar, sem assentir, nem dissentir. Devia porém advertir, que esta suspensão vor lun-

PARA O CONHEC. DO SUPR. SER 173

luntaria, e livre he deliberação, esta duvida he julgar que não ha motivo solido para assentir, e por consequencia he negar illicitamente a verdade sendo as provas tão solidas; em sim he tomar partido imprudentissimamente, e o peior.

A rasaó he manifesta, porque tomar a resolução de suspender, he tomar partido, he nao querer voluntaria, e positivamente confessar, e reconhecer a Deos, he rebelar-se contra Deos, he deixar 2 Deos, he sem controversia expor-se a perder irremediavelmente o unico, e verdadeiro bem, cahindo ao mesmo passo no mais profundo chaos de miseria, e infelicidade extrema, he perder tudo, pois fem Deos tudo he nada: tomando porem o partido de reconhecer, e confessar a Deos nada se perde ; porque a pertendida felicidade das creaturas he falfa, e no caso de serem ellas alguma cousa, o seu uso se pode fazer com Deos mais licito, e digno de preço.

A necessidade de escolher he manifes-

ta, e indispensavel: em assentir á existencia de Deos confessando-o, e reconhecendo-o nada se arrisca; suspender suppostos taes, e tao relevantes motivos, e provas da verdade, he omittir livremento o assenso, e confissa, e por conseguinte he tomar voluntariamente o pior partido, cheio de precipicios irreparaveis; he arrifcar tudo para ganhar nada. Pela qual rasao este partidista he mais imprudente, e precipitado que hum jogador, o qual por nao arrifcar hum real se exposesse a perder cem milhões.

Passo adiante, e precavendo a instancia de Volter advirto aqui, que eu nao pertendo dizer que o interesse de reconhecer, e confessar a Deos, seja prova da fua existencia, mas digo que as provas relevantes da dita existencia juntamente com o interelle fazem com que a omissão livre, e a substração positiva do assenso áquella verdade, seja imprudente fatuidade, perniciosa, e vituperavel: assim como o intereile do lavrador nao fendo

prova para haver de lucrar, e recolher, semeando no tempo opportuno, saz que ajuntando-se a moral certeza do lucro, seja imprudencia a omissa voluntaria da sementeira, e essa inacçao, fatuidade, ou pelo menos extravagancia.

Nao estamos no caso de negar o assenso a huma questas de Mathematica puramente especulativa, a qual nao tenha com a pratica urgencia alguma, e que nada importe sabe-la, ou ignora-la, em tal caso, prescisa a evidencia da Geometria, feria canon da mais rigida Philofophia fufpender o juizo: nao estamos por certo nesse caso, mas em hum lance apertado, e de consciencia, no qual devemos lançar o nosio calculo por huma, ou outra parte, escolher, e deliberar, ( se bem que a evidencia das provas de Deos he tanta, que até em materia especulativa puramente seria infractor daquelle canon quem fubtrahisse o seu assenso, quem omittisse, quem sufpendesse ) duvidar da verdade em tal

caso he nao menor mal, do que crer, e affentir ligeiramente sem motivo folido. Se o Divino ser me ha feito para o conhecer pela rasaó, e ideas, que de si me ha dado, e por outros mil modos, que me fubministra claros e perspicuos, serei inexcufavel fe me cegar por huma duvida caprichofa, geral, e vaga, que posso enganar-me. Ainda no caso, nao concedido, de serem só apparentes as provas de Deos eu teria escusa de as seguir praticamente, e submetter-me a ellas ; pois que cousa poderia eu fazer melhor do que fervir-me fielmente de quanto ha na minha mao ent ordem a caminhar direito para a verdade, para a bondade, para a felicidade.

Naó tenho fundamento para desconfiar, que Deos exista, e me quer fazer
feliz, naó posso licitamente subtrahir o
obsequio preciso do meu assenso á vista
de provas taó solidas, só na duvida geral que posso errar, e enganar-me: aqui
o assenso positivo naó me póde ser nocivo, nem suspeitoso; mas sim a sua omissa teimosa.

Com

Com tudo diz o Libertino, eu me nao acho movido para positivamente asfentir, e he imprudencia fazer violencia ao meu juizo. Ao que respondo, que em taes circunstancias nao he imprudencia mandar ao juizo dê o seu assenso; he caso em que a vontade póde a respeito do entendimento exercitar aqui o seu imperio. Como poderá porém a vontade do Libertino mandar ao feu juizo este assenso, se ella he a que tem voluntariamente toda a culpa? Queira elle seriamente tirar o veo que se conserva nos olhos, e logo verá a folidez dos motivos, que lhe sao propostos para confessar a Deos, e perceber os sentimentos do coração, que lho dao a conhecer por experiencia: tire os obstaculos, que entrepoem as paixões defordenadas, que fomentaő a sua elevação altiva, e soberba ; tire a nuvem grosseira das terrenas conveniencias, e bufque féria, e focegadamente a Deos, e logo o achará: El.. le apparece a quem o busca, a quem o de= Part. II.

zeja. Onde está o sabio, diz Ozeas, e elle entenderá o que eu digo; porque os caminhos de Deos sao direitos, os justos por elles andarao, e tropeçarao nelles os máos.

Quem naó fente no coraçaó, nem defcobre no entendimento o primeiro principio, que antes de fe escrever o Evangelho
ja fallava desde a creaçaó do mundo, quem
naó conhece o ser Divino, bem póde reputar-se por homem stupido, e sem discernimento, só a semelhante casta de
gente poderá fazer-se imperceptivel a noçaó da felicidade, a noticia do Creador
do universo, cuja sabedoria, e providencia se faz admirar no bichinho mais
pequeno, e mais desprezivel. Todo o
Ceo, e toda a terra narraó a gloria de
Deos.

Eu pasmo quando contemplo a corrupção, miseria, e cegueira humana, a qual somenta não só o Atheismo que nega a Divindade, mas tambem induz o Polytheismo, que pertende reparti-la

por

por muitos falsos Deoses; sendo só hum o verdadeiro evidentemente demonstrado.

### ARTIGO VI.

A Idea que temos do Ser, ou Ente Supremo dá a conhecer claramente, que he só hum o verdadeiro Deos.

C RANDE por certo he a corrupção humana fomentada pela concupifcencia, que domina nos impios: elles tem confagrado por Deofes as coufas mais abominaveis, e indignas: tem formado, e abraçado religiões tao fabulolas, e paradoxas, que o mais rude entendimento descobre nellas claramente á primeira vista a falsidade, e ridicularia.
O lastimosa cegueira humana! Poem voluntaria, e alegremente os homens por todos os modos obstaculos, para não vir a conhecer hum so Deos verdadeiro, e a verdadeira religiao.

A rasao natural destroe totalmente o Polytheismo.

Admittir dous Deofes he nao admittir nenhum ; porque nao póde haver dous supremos. O Ser Supremo he per si mesmo só, e sem igual. Dous, ou tres Seres Supremos, na supposição de terem tambem per si mesmo a existencia illimitada, seriao, nao obstante, cousa menos perfeita, que aquelle que he fingular, unico, e sem igual : os dous hum se limitava pelo outro, o unico por ninguem; a fua intelligencia he igual á fua intelligibilidade effencial, no outro cafo naó. Mas nós naó podemos admittir femelhantes supposições, e possibilidades tendo como temos clara, e distincta idea de hum só Ser Supremo, á qual se nao póde ajuntar imperfeiçao, nem tirar perfeiçao alguma, fem anihila-la, e destrui-la, ella he impartivel, he inaplicavel a muitos individuos da mesma especie: por consequencia neste particular nos vemos obribrigados a reduzir tudo a unidade.

Eu nao tenho, nem posso ter idea clara de dous feres infinitamente perfeitos, antes pelo contrario tenho conhecimento evidente de que os naó ha, nem póde haver; porque cada hum delles admittida a supposição, seria menos apreciavel, e perfeito que hum só, e nenhum seria illimitado, e perfeito. Tendo eu pois idea clara de hum ser illimitado e infinito, hei de concluir haver-fe verificar fo em hum unico na perfeiçao, na superioridade, na inequalidade; hei de excluir necesfariamente a possibilidade de muitos Seres Supremos, optimos, maximos, e admittir hum unico, e verdadeiro Deos. Por outros termos mais claros.

Se fossem muitos Deoses nenhum seria supremo, ao menos nao seria optimo, e perseitissimo ente, como Deos deve ser. Sendo muitos Deoses haveria nelles igualdade, ou desigualdade, e em qualquer das supposições faltaria a hum a perseição do outro, e por consequencia nenhum continha toda a perfeição nezahum feria optimo, ainda no caso de ser algum delles melhor. Admittida a maioridade ficaria exclusa a Divindade dos menores, e inferiores tomados cada hum de por si; porque de outro modo a perfeição de dous menores semi-deoses poderia equilibrar-se com a perfeição dos maior; mas entas a perfeição deste ficará commensurada por duas perfeições limitadas, e imperfeitas, refundindo-se tambem nelle por esta causa a finidade, limitação, e menos potencia.

Sendo diversos erao encontrados, ou coarctados os poderes (a), e quem poderia reduzir á ordem tantos potentados?

Ahi

<sup>(</sup>a) Ou chacun de ces deux infinis pourroit produire des etres a l'infini, ou il ne le pourroit pas. S'il ne
le pouvoit pas, il ne seroit pas infini contre la suppositien. Si au contraire il le pouvoit independemment l'un de
l'autre, le premier qui commenceroit a produire des etres q
detruiroit son egal; car cet egal ne pourroit pas produire ce que le premier auroit produit: donc sa puissance seroit borné par cette ressiriction. Donc il est clair que le
premier des deux qui agiroit librement sans l'autre, detruiroit l'infini de son egal. Fencion pag. 456.

PARA O CONHEC. DO SUPR. SER 183

Ahi era natural, e necessaria a discordia com sua filha a inquietação; era inevitavel a miseria exclusa a felicidade, e a Divindade.

O Ser Divino ha de ser incomparavel , e independente , hum fo por essencia sem limitação alguma, mas ao mesmo tempo sem composição de muitos. He per si mesmo simplicissimo, e tudo o que póde ser com eminencia fingular. Nem póde deixar de ser summamente hum, sen do por si mesmo existente. Os mais feres, ainda que se multipliquem, naó tem, nem pódem ter igualdade, nem comparação com elle, e fallou bem de Deos quem fallando com elle disse : Omnes gentes quasi non sint , sic sunt coram te: os mais estad no arbitrio do primeiro para principiar, e continuar no que saó; e como saó continuamente conservados, forao, e serao sem fixo ser; sempre dependentes do permanente: communicaó sim, e sao neste contidos mas com eminencia; porque fó elle deve ter, e tem actualmente tudo por hum unico, e singular modo, mas perseitissimo, exclusa a multiplicidade das perseições formaes da creatura, que as tem sempre limitadas, nem as póde ter de outro modo communicadas, e emprestadas por aquelle Deos, que he por essente, e sem limite optimo, independente, permanente, e perseitissimo ser, Creador de tudo, que contém tudo, hum summamente.

Sendo esta verdade taó patente, grafsou com esseito no mundo taó monstruosamente o Polytheismo por hum modo
taó barbaro ainda na Grecia, e Roma
civilizadas, por hum modo ridiculo,
taó satuo, e abominavel, como se vê da
Historia das gentes, e da Theologia dos
idolatras recantada com vivas cores de
Eloquencia pelos poetas Gentios, cheia
de fabulas, mentiras, e embustes taes,
que sendo produzidas contra Juliano Apostata, elle se vio obrigado a dizer que
os seus Poetas mentiraó: mas se mentem

os Theologos do Polytheismo, que credito merece a sua religias? A verdade he que sendo os ditos poetas homens civilisados nas se atreveras a dizer quasi nada do muito, que he impia, e depravada a Polythea tas abominavel, e salsa no dogma, como execravel no rito, e na liturgia. Todos os vicios, e viciosos eras colocados sobre as Aras: as virtudes, e seus sequazes abatidas, e profanadas.

O que tudo nos mostra bem claramente a corrupção originaria da nosta natureza, e a idea da felicidade perdida, que sicou, ainda que obliterada, na mente humana. A corrupção instue para o conhecimento de Deos inverso, ou para o total esquecimento. A felicidade perdida não deixa de todo apagar a memoria da Divindade; mas vencendo a corrupção pela desordenada concupiscencia faz que o homem desvie o appetite innato da felicidade fora da linha recta, e direita que leva de sua natureza. He o ho-

mem

mem natureza sim corrupta, mas reparavel, por essa causa nas só a idea do Divino Ser, e da felicidade permanece nelle; mas para que de todo se nas possa
esquecer salla Deos de sora aos sentidos
aquillo mesmo, que já tinha escrito dentro do coraças, para que possa mais sacilmente reter, e conservar dentro, o
que já se lhe vai a dizer sora.

#### ARTIGO VII.

A Historia da creação do mundo, e propagação do genero humano, com a serie do acontecimentos que narrão os Livros Santos, confirma a idea, que temos de Deos, e a verdadeira corrupção originaria reparavel.

A DAM communica a seus filhos a noças da Divindade; elles com este novo soccorro retem mais, e melhor a memoria de Deos, o conhecimento da sua miseria originaria, a lembrança do Libertador, e Messias promettido, por cujo

cujo meio, e mediação se havia de applicar o remedio á corrupção da natureza,
e meter outra vez o homem na posse da
felicidade. Tal he porem a propensão da
concupiscencia, que vai fazendo esquecer
pouco a pouco a Tradição dos maiores,
as vozes da natureza, e os sentimentos
do coração. Poucos annos antes do Diluvio universal estava já o mundo bem esquecido, e todo corrupto, abolida a memoria de Deos, e do Libertador suturo,
e promettido. Foi preciso castigar, e exterminar do dito mundo todo o genero
humano com diluvio de agoa.

Deste naufragio só a familia de Noé foi conservada na arca, e tornando a pre-valecer o culto, e memoria do verdadei-ro Deos, em quanto viveo Noé, e os filhos que o imitaraó, finalmente soi declinando pouco a pouco, até que se abolio pela maior parte o verdadeiro rito, prevalecendo o falso de muitos Deoses, introduzido até na casa de Thare, Pai de Abraham.

Este Patriarcha he chamado por Deos, para nascer da sua geração o Messias Libertador: por esta causa o enche de benções, e promessas: manda-o circumcidar, e a seus filhos, e vernaculos, segregando esta familia depositaria das Divinas promessas, de cujo gremio havia nascer o Libertador.

Pouco depois vem Moyses para tirar os filhos de Abram do captiveiro do Egipto; escreve, e dá a luz á Historia da Creação do Mundo, da queda de Adam, das promessas do Redemptor. Recebe de Deos a Lei no Monte Sinai, e descreve os seus Ritos, a Policia Judaica, as varias alterações que havia de haver antes, e depois da vinda do Messias. O mesmo Deos de Abraham, Isaac, e Jacob, que falla a Moyses, e o designa para taó relevante empreza, perguntado pelo seu nome, responde, que elle he o que he: Ego sum qui sum: Eu sou o que sou, isto he fou o Ser Supremo, maximo, optimo.

Grande, e clara noticia tem aqui to-

dos

dos os homens da magestade, unidade, e superioridade do Divino Ser. Os livros de Moyfés faó espalhados por todo o mundo. Dos livros de Moyfés tirarao os Legisladores humanos as suas justas leis. O Autor deste livro tem todos os caracteres para fer crido; he em certo modo contemporaneo, porque viveo com os filhos de Noé, que viveo com os filhos de Lamech, que viveo com Adam, e podia fer bem facilmente arguido fe fosse mentirofo; porque tratava de huma coufa, que quasi era a unica materia da Historia daquelle tempo, cultivada de todos, fabida de todos, comprehensivel a todos, nao obstante o dilatado dos tempos ; pois eraő tambem as vidas dilatadas, e poucas gerações.

Moysés he o primeiro escritor notorio, e sem preambulo algum entra a relatar a creação do mundo por modo tao magestoso, conciso, e claro, ao mesmo tempo suasivo, que não tem caracter de ser puramente humano.

Moysés de cuja pessoa, e livros sazem menção os Auctores profanos he dotado de hum grande espirito, integridade, e mansidao, a sua vida escreveo Philo ; recufa fer filho da filha de Pharaó, e por consequencia senhor do Egypto. Depois de se haver retirado do mesmo Egypto, vem fallar a Pharaó na prefença dos Magos da fua Corte, e lhe diz em alta vóz, que há hum fó Deos verdadeiro, que o manda fazer retirar do seu povo os filhos de Israel, para lhe sacrificarem no Deferto, ás abominaçoens do mesmo Egypto; ameaça, e prediz pragas, e castigos horrorosos a Pharaó no caso de renitencia, e duresa do coraçao á voz de Deos: tudo assim aconteço como prediz. Confirma a fua missão com infinidade de prodigios, nos quaes os mesmos Magos confessão estar o dedo de Deos: nao forao algumas fo poucas, c singulares testemunhas, as pessoas que presenciarao estes prodigios, suspeitosos, e incompetentes, em lugar occulto, mas a mula multida mesma de ambos os povos, á luz do universo. Nenhum Egypcio ignorou as plagas, mortes de todos os primogenitos, e subversões no mar vermelho: todos os Amalecitas, e mais povos, venciados milagrosamente pela oração de Moyses, nunca reclamara contra a verdade da Historia Judaica.

Que direi dos Ifraelitas no espaço de quarenta annos no Deserto? Nao sao todos testemunhas contestas desta verdade? Nenhum ja mais contradiz a Moyses, nem o arguio de falsario nas occasiões, que tinha para o fazer, urgentes, e accomodadas ; quando erao os Ifraelitas arguidos de infractores por Moyses, pondo-lhe, para affear a ingratidao diante dos olhos, os Divinos beneficios, e milagres, que Deos obrou por seu respeito, numerando-os determinadamente, nada reclamao, todos se calao: quando em dois differentes tempos, e conjunturas mandou matar juntamente mais de vinte mil pessoas; quando lhe prescreve huma

lei

lei tao contraria á natureza, e tao áspera, que nao só impoem pena de morte aos delictos atrozes, mas ás mesmas infracções das ceremonias legaes, tudo fe cala.

Parece estar Moysés feito senhor da vida, e da morte; manda aos elementos, e he delles obedecido; faz quando quer inverter o curso da natureza; que outra coufa nos dizem a passagem do mar vermelho a pé enxuto? O Maná fustento no Deserto? A columna de fogo, e de nuvem, a incorruptibilidade do vestido, e calçado, a protentosa recepção da Lei, a especialissima providencia em todos os lances apertados, com os factos, e prodigios admiraveis, que se reserem no Pentateucho?

Por ventura este homem nao merece ser acreditado? Ainda que huma, e outra vez tivesse concertado com Moysés o povo Judaico a mentira, nao poderia perseverar constantemente nella, semi haver hum fó individuo em tanto tempo;

que descobrisse o enredo. Nem Moysés tinha caracter de mentir, nem o povo de submetter-se a huma Lei tao rigorosa, se nao visse abertamente, que Deos era quem a dava, e solemnizava com tantos prodigios.

A evidencia da Divina palavra foi a causa da sua recepção: o mesmo motivo impellio para que os Judeos estimassem tanto os livros da Lei: para que com o maior desvelo os guardassem, e conservassem estampados nos ritos praticos da sua observancia.

As ceremonias Legaes differentes, os diversos sacrificios, a selecção da Tribu de Levi para o Sacerdocio e culto do Templo, he huma prova viva do Livro de Moyses, que tudo isto ordena. A Urna do Manná, as Tabulas da Lei, a Vara de Arao reposta no Sanctuario que querem dizer? O Cordeiro Paschal, os Azimos, a Festa dos Tabernaculos que trazem á memoria?

Em fim todos os diversos ministeri-Part. II. N os os do Sacerdocio Levitico; todas as ceremonias dos Sacrificios, e purificações Moyfaicas; todas as Leis, e fua obfervancia tem respeito ao Livro de Moyfés; se os caracteres mortos do dito Codigo se perdessem, destes vivos caracteres se poderia outra vez estampar.

A Moyses succedem outros Prophetas, que tambem sazem patentes, e daó á luz os seus vaticinios, e todos saó juntos pelos Judeos ao Pentateucho. Elles predizem algumas cousas, as quaes se verificarao logo, para que este acontecimento veridico sosse prophetas, mas tambem de haver-se verificar do mesmo modo, e com a mesma exactidao, e certeza, o que respeitava tempo mais dilatado, e remotissimo. Nós se nao vemos ainda tudo, vemos quasi tudo verificado, esperando o que respeita até o sim do mundo.

Todas estas Prophecias annuncias o Messias Libertador, o Salvador, e Restaurador da Natureza humana. Os Prophephetas designad as mais miudas circunstancias da vida, e morte do Messas, os milagres, a Resurreição, a mudança do Sacerdocio, a nova Lei, a sua dilatação, sirmeza, e existencia, a pezar do conato do inserno, e poder mundano armado de colera, e sanguinolenta ira em que haviad vencer pacificamente os cultores, e sequazes do Messas, até imprimir a sua doutrina, e gravar a sua divisa nos corações dos mesmos, que lhe faziad guerra, Sabios, Oradores, Imperadores,

He grande prodigio, he admiravel Providencia de Deos, a cuidadoza, nimiamente escrupuloza, e sidelissima confervação destes Livros pelos Judeos, sem mutilação alguma naquelles lugares, que são injuriosos a elles mesmos, que convencem os seus erros, propallao a sua infamia, e rebeldia. Como he possivel confervem os Judeos modernos, sincera e sielmente, as passagens da Escriptura, em que a vinda do Messas, se mostra clara, e perspicuamente já passada? Esta reten-

çao incorrupta, he, e foi fempre hum argumento invencivel da identidade, e verdade dos fobreditos Livros de Moyfes, e mais Prophetas.

Quanto aqui tenho narrado naó he por ventura, feita feria averiguação, huma demonstração moral, mas evidente da Divindade? Que ha hum Deos Omnipotente, que sabe quando quer inverter a ordem da Natureza, e dar-fe a conhecer em verdade, e em Magestade? Que este Grande Senhor offendido pelo homem, ficou logo todo o genero humano fujeito á morte, corrupto, injusto, e defordenado? Que para pôr remedio a taó grande mal virá mandado pelo grande Deos hum Libertador, e Salvador, naó fó do povo Judaico, mas de todo o mundo?

#### Em termos mais concifos.

Se houve Moyfes, e este he o Auctor do Livro que se lhe imputa, a Religiao FudaiPARA O CONHEC. DO SUPR. SER 197

Judaica, e tudo quanto prescreve he dada por Deos, e he verdade.

Está verificada a supposição pelos monumentos de huma, e outra historia, e os mais, que se referem em todo este

Artigo.

Logo Deos he hum Ser perfeitislimo: o homem peccou originalmente; foi promettido o Messias Libertador, que infalivelmente virá em tempo prefixo, para instituir novo Sacerdocio, e nova Lei : ainda mais concisamente : sejao quaefquer que forem os Escritores dos Livros Santos do Velho Testamento, he certo, que elles, existindo em differentes lugares e tempos, concordarao fem conferir, predizendo muitos feculos antes a nova Lei, e vinda do Messias, com todos os caracteres, e circunstancias, com que veio sem faltar hum apice, como a seu tempo direi. Ora isto nao podia ser humanamente, porque os futuros livres, e contigentes, sao refervados só a Deos. Só Deos podia revelar hum facto tao circunfcunstanciado, e totalmente inconnexo com quaesquer causas naturaes.

Resta averiguar quem seja este Libertador, e se já, e quando veio.

## ARTIGO VIII.

Este Messias não he Masoma, nem a Seita Mahometana verdadeira Religião: só a boa rasão basta para mostrar patentemente esta verdade.

PARA figurar-mos huma Religiad taó abominavel, como he a Seita dos Mahometanos, poremos diante dos olhos hum monstro tal como Masoma, homem summamente corrupto, e luxurioso, aleivozo, cruel, insame, demoniaco. Os caracteres da pessoa, e Alcoraó de Masoma, nem de longe se equivocaó com o Messias verdadeiro, e sua Santa Lei. O Dogma, e Canones de Religiaó de Masoma, quasi todos saó carnaes, e torpes: a Doutrina, e Religiaó do Messias toda he santa, espiritual, e Divina.

Nem

Nem ainda se pode jactar Masoma de ser descendente de Abraham; pois o nao he pela linha de Isac, silho de Sara; mas por Agar, Mái de Ismael repudiados. Em sim he cousa indigna permittir, que Masoma entre em semelhante parallelo com o Messias ungido por Deos, só se sor para mostrar-mos, que aquelle malvado homem he hum verdadeiro Anti-messias.

Porem a corrupção, a miseria, e a cegueira humana, chegou a hum tal ponto, e auge de malicia, que tem abraçado esta Seita taó abominavel huma multidas innumeravel de homens profanos, que o adorao, ou reconhecem, não como Messias dos Judeos, mas por hum Paracleto celestial mais illuminado, que os Santos Prophetas; porque sem milagres, como confessa o impostor, nem Oradores, e directores Sabios, plantou a Mahometana Seita sobre as ruinas do Judaismo no mesmo territorio dos Christaos, e persevera ha tanto tempo, cada vez mais propagada, e

numerofa. Que muito, digo eu, se ella em tudo he favoravel ao appetite desordenado da natureza viciada, e tanto a lizonjea! Que muito, se soi cega, e violentamente introduzida, e sustentada sem averiguação alguma! Que muito se a cegueira, e ignorancia, são os canones preliminares desta, não direi ja barbara, que he pouco, mas brutal Igreja.

Para me nao desviar com tudo do rumo, que levo, he preciso ao menos de passagem mostrar pela rasao, como he inteiramente salsa esta torpe Seita.

#### Prova.

A Religiao, que nao prescreve entre seus preceitos a caridade, e amor de Deos, que nao designa sacrificio algum para protestar a sujeição, que deve a creatura ao Creador; de que se faz auctor hum homem malvado, que a propoem não obstante, sem Missão, ou provas, sem milagres, sem auctoridade, a Riligiao que professa huma moral corrupta, e abomi-

minavel, que só offereçe huma bemaventurança puramente carnal, e cheia de vicios taes, que horrorizaó a boa rasaó, e natureza racional, he patentemente salsa. Tal he a Religiaó a cujo ingresso quer sazer violencia o impostor Masoma, e seus cegos sectarios. Logo segundo todos os principios da boa rasaó, he patentemente salsa a religiaó Mahometana.

A Religiao de Mafoma tem os caracteres daquellas Seitas, que nao subsistem fe nao por caprichos temerarios, e visões fanaticas, as quaes se nao vao estabellecer, se nao por hum apartamento da rafao igual áquelle, que as ha produzido. Por isfo o falso Profeta fecha todo o discurso a seus sectarios, até mesmo lhe prohibir a leitura do Alcoraó, quando vemos que a verdadeira Religiao patentea todos os feus Livros, e está aparelhada para dar a rasao da esperança, que nella ha, mostrando com a mesma rasao, que seus altissimos misterios são revellados por Deos, que elles nao tem nada offensivo da boa rafaő. Dei-

Deixo as Fabulas, e intrigas do Alcorao, os seus paradoxos aniz, ou pueriz, e rediculos; porque temo me estejao dizendo os cordatos, me nao canse mais, nem demore em mostrar huma total evidencia. Remetto os leitores para o dito Alcorao, cuja leitura, o Machavel Propheta ladina, e astutamente vedou aos seus sectarios; pois basta le-lo, para o abominar. Leia tambem a vida, e acções do falso Propheta Masoma, cuja execranda serie, eu agora me abstenho de relatar: mas nao posso com tudo conter-me fem clamar contra a infolencia de quem nos quer persuadir, que ambas as Seitas Polythea, e Mahometana podem formar cultores agradaveis a Deos, os quaes pela pratica das taes Religiões, possão confeguir a salvação eterna, e retirar-se á pena da outra vida, com tanto que se conformem com as regras, que prescrevem as suas Religiões. Maior paradoxo he este, que o mesmo Polytheismo, o Mahometanismo.

ARTI-

### ARTIGO VIIII.

He paradoxo, e manifesta falsidade, que os cultores do Alcorao, Mouzoleo, e-falsos Deoses, possão de modo algum ser acceptaveis ao verdadeiro Deos.

S E estas Religiões são cheias de supersticios , e impios canones , como
he notorio, e está demonstrado, quanto
mais o seu sectario se conformar com ellas na pratica, tanto mais se contamina,
e corrompe, tanto será mais impio, e
digno de pena; pelo que blassema de
Deos, quem o suppoem, e induz Remunerador de taes cultores, se nao he, que
seja para o maior castigo, e maior pena.
Figura mal, salsa, e torpemente a idea
de Deos, que he a mesma Justiça, e Santidade, Remunerador dos bons para o
premio, e dos máos para o castigo congruente ao seu peccado.

As ideas, que todos os homens temos de Deos, como optimo, e perfeitissimo Ser,

Ser, e da Verdade, nos das a conhecer, que esta he sempre opposta á mentira, e que a Bondade do perfeitissimo Ser abomina a malicia, e falsidade. Como será logo possivel associar com o Divino beneplacito as sobreditas sabulozas, torpes, e salsas Religiões? Seria para isso necessario negar a Deos os seus attributos. Esta negaças he o abismo da impiedade; logo nesta classe dos impios, has de ser repostos todos aquelles, que pertendem sazer concordes com o beneplacito de Deos semelhantes abominações. Este he o caracter da Philosophia dos Libertinos.

Jactao os sobreditos Philosophos nao deliberar positivamente, lançando o seu calculo na urna da verdadeira Religiao, por nao offender a rasao, que nao comprehende os mais reconditos dogmas, e misterios della, dizendo ao mesmo tempo contra toda a rasao, que os cultores do Alcorao, e salsos Deoses, tem ingresso patente á sutura felicidade. Patrocinas impio impio Naturalista contra a mesma rasaó a causa desamparada dos Mahometanos, e Idolatras, e desamparas, e naó queres abraçar a verdadeira Religiaó, a qual naó tendo nada, que seja contra a rasaó, a mesma alcança ser divina, e verdadeira pela ordem da natureza, pela verdade da Historia, pela serie da Tradiçaó, pelos Prophetas, e Prophecias cumpridas, pela Santidade das Leis, Doutrina, e Prégadores, pela propagaçó, e victorias da mesma Igreja sempre pura, e immaculada.

Huma prova da sua verdadeira santidade saó os seus reconditos, altissimos,
e sublimes Misterios. Se tudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
sos se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
sos se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
sos se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
sos se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
sos se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
so se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto Deos manda crer na verdadeira Religiaó,
se sudo quanto de comprehendesse pela evidencia do raciocinio,
se sudo pela evidencia do raciocini

as outras feitas, naó fó falfa, mas ridiscula. Por isso mesmo leva o caracter de verdadeira, porque, naó havendo nella Dogma contra a rasaó demonstrado, tem Misterios, que a rasaó naó comprehende. A Religiaó Christá naó contem só huma Lei Santa, que purifica o coração; mas huma crença, que submette a nossa fraca rasaó, assentindo ao que Deos diz, ainda que o revelado seja obscuro, e misteriozo: naó he preciso examinar se he conveniente, e ajustado, que Deos o revelle assim, basta saber se ha, ou naó revellado para submetter-me, e adorar os seus juizos sacrificando a minha rasaó.

Mas que rasas a nossa, para comprehender as cousas sublimes, quando
estamos vendo quam pouco alcança nas
terrenas, e baixas? Se nas sas porem os
Dogmas da verdadeira Religias todos intrinsecamente demonstrados, todos sas
negativamente demonstraveis. Por ventura nas se tem assignado a solida, e conveniente soluças a quantos argumentos.

a incredulidade tem excogitado contra os Dogmas da verdadeira Religiaó?

Muito mais, que os motivos extrinfecos da mesma Religiao são moralmente evidentes. Nao he evidencia Geometrica, mas he tal, que se pode comparar com ella: se nao he da mesma linha, he da mesma verdade, e certeza. Depois de fer feguro por hum modo evidente, e fuazivel, que Deos ha revelado o Misterio, feriad os homens injustos em pedir a evidencia da Geometria. Basta que a revelação esteja junta com certas verdades innegaveis, e proporcionadas ao espirito dos homens, donde sao instruidos; mais conhecidas, e ainda mais fuafiveis, que os axiomas Geometricos. Que mais he necessario? Fazendo-se logo ver, que a Religiao está infeparavelmente ligada com estes factos, he necessario, ou submetter, ou renunciar a rafao.

Os motivos de credibilidade na verdadeira Religiao mostrao evidentemente a todo mundo, que Deos soi quem revellou os seus Dogmas: pela qual rasab aquelles incredulos, que sendo evangelizados suspendem o assenso saó inexcusaveis: Si non venissem, nec locutus fuissem eis, peccatum non haberent, nunc autem excusationem non habent de peccato suo: A mesma verdade he quem assim o manifesta; he o Messias quem assim salla. Este Messias he jesu christo; o que vou fazer mais patente.

# ARTIGO X.

He evidente que o Messias esperado pelos antigos Judeos he JESU CHRISTO.

POR ventura desdiz alguma cousa do Novo o Testamento Velho? Quanto estava escrito nos Psalmos, Lei, e Prophetas se vé verificado em Jesu Christo nosso Senhor: elle tem todos os caracteres de verdadeiro Messias Salvador. He, como deve ser segundo as Escripturas, descendente de Abraham, Isac, e Jacob, da Tribu de Juda, Filho de David:

vid: subsistente a quarta Monarchia do mundo, nasce de huma Virgem admiravel em a Cidade de Belem na sexagesima sexta semana de Daniel; declinando já apressadamente para o seu occaso o Imperio, e Sceptro Iudaico. O Presepio dos animaes he o lugar do seu nascimento; no meio delles he reconhecido, e adorado pelos Anjos, e pelos homens. Os Magos do Oriente vem de longe a tributar adorações, guiados de huma nova estrela la refulgente, a mesma de Balaam.

Poucos dias nascido, vai o nosso Dominador, e Anjo do Testamento, dezejado dos Antigos e Santos Patriarchas, honrar com a sua presença o Templo segundo, para o fazer mais gloriozo, que o Salomonico: nos braços de huma nuvem candida he transportado no Egypto, e dalli chamado por seu Eterno Pai outra vez para a Palestina: estabeleceo a sua habitação em Nazareth, porque estava dito haver de chamar-se Galileo. A mesma voz, que clama no deserto para a Part. II.

penitencia, de que faz mençao Isaias, he o Percursor, o qual o aponta com o dedo como Messias, mandado por Deos, para tirar os peccados do mundo.

Pelo espaço de tres annos e meio evangeliza aos pobres a palavra de Deos, dá vista aos cegos, cura os enfermos; refuscita os mortos; e obra os mais prodigios, e factos attribuidos ao Messias por Isaias, e por todos os Prophetas. O zelo da Cafa de Deos o impelle para corrigir, e castigar os abusos introduzidos no Templo, ainda com respeito 20 Sacrificio.

Em fim, he vendido pelo limitado preço de trinta dinheiros, que com effeito se empregaraó na compra do campo daquelle Oleiro, que predisse Zacharias, para fepultura de peregrinos, e por isso campo de sangue : Ager sanguinis : He flagellado, cufpido, crucificado, feito victima dos peccados do mundo: mas com tudo nao deixa logo de fer gloriozo o seu Sepulchro: Et erit Sepulchrum ejus glo-

gloriosum. Como outro Jonas, seu typo, fahe ao terceiro dia resuscitado JESU CHRISTO, communica com os Apostolos, e Discipulos, e lhes entrega o thefouro da Tradição, as formas dos Sacramentos, o Rito da nova Lei, e novo Sacerdocio, que segundo os Prophetas, destruido o Levitico, se havia de estabelecer pelo Messias, para durar até o sim do mundo. Sobe aos Ceos refufcitado o Salvador do Universo; manda o Espirito Santo sobre os novos Discipulos, e Ministros do Evangelho: pasmao os Judeos á vista da maravilha predicta por Joel; e verificada na Igreja. Cheios do Divino Espirito os Discipulos de CHRISTO convertem, e ajuntao huma Igreja em Jerusalem, a qual se espalha depois por todo o mundo com progressos maravilhofos: demolidos os templos dos falfos Deofes, e abolido o seu culto, se reformao os Gentios, e apezar das iras, e crueis perseguições, se convertem os Magiftrados, os Militares, os Oradores, os 0 2 PhilaPhilosophos, e sem a menor violencia da parte dos pobres operarios Evangelicos, cresce demasiadamente o numero dos crentes; a Cruz de CHRISTO he adorada dos mesmos Imperadores.

Neste meio tempo se destroe totalmente para nunca mais ser erecto o Templo Judaico, he expugnada pelos Romanos a Cidade de Jerusalem, e experimentaó a ultima desolação todos os Judeos, as Tribus são confundidas, e seus moradores exterminados, e desterrados do proprio sólo: vao a ser espalhados por todo o universo, permanecendo com tudo a Nação Hebrea, mas sem Lei, nem Monarcha, nem Templo, nem Prophetas, nem Sacerdocio; sem Republica formada, sem poder Legislativo, sem união, somente com a nota, e caracter de Judeos rebeldes ao seu verdadeiro Messias.

Para o dizer em huma palavra, o Testamento Velho em tudo tem summa consonancia com o Novo. Tudo quanto se disse do Messias apparece na melhor luz veri-

verificado em CHRISTO; elle he patentemente o alvo de todas as prophecias, o
termo de todas as figuras, o centro de
ambos os Testamentos. Esta he a mesma
evidencia, e com tudo os Judeos rebeldes
negaó, e recusaó a CHRISTO; mas esta
negaçaó, e repulsa he a ultima marca,
que nos descobre a identidade da pessoa do
Messias em CHRISTO. Naó era por ventura isto mesmo o que estava predicto pelos Prophetas.

Sómente resta indagar a causa desta grande cegueira contra toda a rasaó, e evidencia.

Eu vou já a examina-la finceramente.



## ARTIGO XI.

Os Judeos figuravão mal a Idea do seu Messias, por isso negão, e rejeitão a CHRISTO; mas esta negação he a ultima prova da verdade, que impugnão.

Ao podem valer-se os Libertinos incredulos da repulfa Judaica, para daqui invadir a formalidade do culto, que confagra o Dogma, e Rito Catholico. A Religiao Judaica na sua substancia he a mesma Religias Catholica, porque CHRISTO he o centro de ambos os Telmentos, mas a Judaica he toda figurativa, este o seu verdadeiro estado, e caracter; por isso devia cessar apparecendo o figurado; e nisto se completa o seu munus. Era preparativa dos animos, e como enfaio para receber a verdade, que he CHRISTO; he o mesmo Messias. Quando este Messias por si mesmo se manifesta: Ecce adsum: cessão os preparos, e enfai-

faios, a verdade está já descoberta, rasgado o veo do Templo, sem uso algum para cobrir o Santuario. Naó se olha já mais para o Messias, como futuro, e por conseguinte a energia, e força da Religiao Judaica, acaba na presença do Messias descoberto, e manisesto. Assim aconteceo, e assim estava predicto pelos Prophetas, que nos enfinao, e dizem abertamente, que a Lei, e Sacerdocio Judaico durariao até a vinda do Messias, e que a Lei, e Sacerdocio do Messias durarias até o fim do mundo. Tambem estava predicto, que o Messias havia de ser recebido por alguns Judeos, e negado por outros: isto he o que vemos verificado.

Se todos os Judeos recebessem o Messias promettido por Deos, nao seria elle
o tal Messias; porque nao se verificava na
supposição o que delle estava prophetizado, isto he, que havia de ser salvação
para huns, e pedra de escandalo para outros. Os Judeos carnaes estao cheios de
perjuizo a respeito da pessoa, e qualidades do seu Messias.

Pro-

Propoe-se a idea, que formarão do seu Messias os Judeos carnaes.

Os Judeos puramente carnaes, e terrenos, que nao receberao, nem querem receber a CHRISTO por seu Messias a pezar dos caracteres evidentes, que o patenteao, e fazem perspicuo, estavao perfuadidos, que elle seria perpetuamente hum grande Rei temporal, conquistador do mundo, fublime em Magestade terrena, cheio de pompa, e fausto mundano, opulentissimo em cabedaes de ouro, prata, e pedras preciosas, levado em carroça triumphal, fervido dos Principes, adorado de todos os povos, em Palacio. magnifico, e em hum Templo ainda mais augusto, que o Salomonico.

Este erro naquella soberba, indomita, e guerreira Nação tinha origem na má intelligencia de alguns lugares da Sagrada Escriptura, nos quaes se induz o Messias triumphante, dominador, Salvador, sem fazer reslexao em outros muitos, aonde se propoem pobre, desprezado, e perseguido do mundo, obrigado a
sugir, e retirar-se da propria patria para
o Egypto. Em sim prezo, slagellado,
crucificado, expostos ao azar dos dados
os seus vestidos, com outros semelhantes
abatimentos, que basta só ler o Capitulo
53 de Isaias para mover a compaixaó,
Estas notas certamente nao sao compativeis com a pompa, delicias, e selicidades mundanas, mas sim com o triumpho
dos vicios, e do demonio, com as delicias do Espirito, com a gloria da Santidade.

He pois preciso, para figurar huma justa idea do Messias, combinar huns com outros lugares; e advertir, que ha outro triumpho, e gloria, outra dominação, e grandeza, outra Magestade, e victoria, diversa, e separada daquella, que os homens puramente carnaes considerão. Os grandes Heroes tem a sua excellencia, o seu Imperio, a sua grandeza sem comercio algum com a yangloria mundana, e

çadu-

caduca; elles sao vistos fora do theatro do mundo sensivel, e nao com os olhos do corpo: isto he o que lhe basta. Os Santos tem o seu lustre, a sua exaltação, e excellencia, as fuas victorias adquiridas na dilatada regiao da Caridade, e naő tem necessidade de outras grandezas nem as querem, pois as tem melhores em ordem diversa, e superior. Archimedes teve a gloria de fabio sem necessitar das riquezas de Cresso; JESU CHRISTO, e seus Santos tem na ordem superior da graça, e da caridade toda a fua grandeza, e gloria, sem ter fora comercio com a pompa mundana, com a vaidade de Philosopho, com a felicidade terrena e mentirofa

Isto que por si mesmo he notorio, e manifesto, nao fendo contemplado pelos Judeos carnaes, e soberbos, só reputarao feria do primeiro modo a gloria do seu Messias ; e ainda agora teimao ; e arguidos, e convencidos pelos mesmo lugares da Escriptura tao patentes, nao sahem do

seu erro, e querem antes obstinadamente, sem algum solido sundamento, esperar
hum Messias pomposo, soberbo, e cheio
de vangloria, do que reconhece-lo verdadeiramente gloriozo, como se naó sosse a
primeira miseravel selicidade, e a segunda solida, Divina, e verdadeira. O abominavel gloria, e selicidade terrena, que
tanto cegas! O Gloria espiritual, e Divina, que só és a sublime, verdadeira, e
glorioza selicidade.

Eu convenho que figurem os Judeos o feu Messias triumphante e glorioso, naó no mundo, mas do mundo, pelo despreso das suas grandezas, e das suas pompas: Conquistador dos Principes, e Potestades, mas infernaes, e tenebrosas; as quaes antes da sua vinda tanto tinhaó tiranizado. Veio sim o Messias trazer guerra, mas contra os vicios, para plantar virtudes; resuscitado subirá aos Ceos, mas pouco antes ha de ser cruelmente slagellado, e morto pelos peccados alheios feito victima delles.

Entrando em semelhantes pensamentos os Judeos, e buscando em Jesu Christo esta grandeza, acharas sem dissiculdade, que nas houve homem no mundo que tivesse tanta; e por este modo, corrigindo o seu pensamento e prejuizo, conheceras, que elle he o Messias annunciado pelos Patriarchas, e Prophetas, dezejado de todas as gentes, que o adoras, servem, e reconhecem, representado em todas as siguras, e Ritos do Testamento Velho.

Attendaó á Doutrina, e experimentaraó, que he taó efficaz a fua palavra, que ferindo vivamente o coração o illustra, e fanctifica; affugenta os Demonios, e faz mudar, e inverter a ordem da Natureza. Vejaó como elle he filho de huma Virgem admiravel; que os Anjos no feu nascimento cantaó a gloria de Deos, e paz aos homens: sem fallar no Presepio, já sentiaó os Reis Magos no seu coração o effeito da sua palavra ainda muda, e lhe tributavaó offertas como a Rei,

e como a Deos. Aprendad os Judeos dos feus mesmos infantes innocentes, que acclamao a CHRISTO triumphante do mundo em Jerusalem ; se nao querem aprender das vozes de CHRISTO, aprendaó dos feus milagres: vejaó no Jordaó, quando fe humilha a fer baptizado, os Ceos abertos, resonando clara, e distinctamente a voz do Pai Celestial, que o chama seu Unigenito: Hic est filius meus dilectus, in quo mibi bene complacui, ipsum audite: fe nao querem ouvir a falla de Deos, como já em outro tempo protestarao a Moyses, ouçaó o fom dos tremores da terra na fua morte: vejao o Sol obscurecido, tenebrosa a Lua. Todo o Universo cheio de horror na morte de CHRISTO o acclama por Senhor Supremo. Os mesmos mortos sahem dos feus fepulchros para fazer-lhe companhia refuscitados com elle.

Contemplando tudo isto, os Judeos nas preoccupados vem logo a reconhecer, que JESU CHRISTO tem todos os caracteres de Messias verdadeiro: nelle se tem

veri-

verificado até as mais pequenas circunftancias predictas, as quaes me abstenho de referir pela facilidade de as alcançar.

Aqui tens', ó Judeo errante, a idea do teu Messias verdadeiro, glorioso, poderoso, forte, mas pobre, despresado, crucificado, tal que quando se lamenta por Isaias: Ego sum vermis, & non homo: nelle mesmo se verificas os epitetos gloriosos, com os quaes he caracterizado pelo sobredito Propheta: Admirabilis, consiliarius, Deus, fortis, Pater futurisaculi, Princeps pacis. Corrige pois Hebreo o teu erro, e recebe a CHRISTO; mas eu sei que nao he ainda tempo, em que toda a Nação Hebraica reconheça, e receba a verdade; he precifo ainda que pela fua incredulidade dé á verdade, que nega o testemunho ; e seja elle bem notorio a todo o mundo pelos Livros do Testamento Velho, que o Judeos dispersos guardem comfigo, e levem para ferem por elles convencidos, e nelles a todo o mundo notoria, e certa a vinda do Messias. Ifto

Isto he o que estava predicto, que os Judeos dispersos depois da morte de CHRISTO, que aconteceo no meio da ultima femana de Daniel, abolido totalmente o Sceptro Judaico, haviaó de subfistir sem Naçao, nem Lei; sem Rei, nem templo, procurando a falvação, e o Salvador sem jámais o acharem, se nao for lá perto do dia de Juizo nos fins do mundo: entaó todos os Judeos convencidos pasmaráo á vista do seu crasso erro, e cegueira, associados já os Fieis sequazes do Messias, que crucificara o seus pais, refundindo-fe nelles a maldição em pena daquelle o mais atroz, e abominavel delicto.

Fica logo o erro dos Judeos taó longe de offuscar a verdade da nossa Fé, que
antes mais a realça, e clarifica. O' admiravel providencia! Quatro centos annos
antes da vinda do Messias foras os Judeos
dispersos pelos Reinos do mundo, e levando comsigo os Livros Santos, foi accessivel a sua liças aos Gentios, e nella

instruidos das Prophecias, e caracteres da vinda, e pessoa do Messias. Logo depois da morte do mesmo Messias, tornaó os
Judeos a ser espalhados por todo o Orbe, levando comsigo, e conservando a
mesma veneração aos Livros Sagrados,
sem os rasgar, nem corromper, não obstante inferir-se claramente da sua lição
a infamia, pertinacia, e aleivosia da gente Judaica. Por este modo os Judeos, sem
o intentarem, sem o quererem, dao testemunho, e ingresso á verdade mesma, que
contradizem com a palavra, sendo a cegueira do seu entendimento testemunho
da sua impiedade, e do seu prejuizo.

Os Judeos em outro tempo taó propensos para a Idolatria, já para ella naó
conservaó inclinaçaó alguma; por toda a
parte clamaó, que naó ha muitos Deoses, que só he hum Principio Creador
do Ceo, e terra, aquelle mesmo Supremo
Ser, que fallou a Moysés, e que prometteo aos antigos Patriarchas mandar ao
mundo hum Salvador de todos os homens,

mens, ainda dos mesmos Gentios, os quaes o hao de reconhecer, e adorar. Em tudo isto dizem bem, mas allucinao-se em nao ver que jesu christo he este Messias, este Salvador, este novo Legislador : deste erro, e prejuizo se segue praticarem de presente hum Rito, e Lei toda figurativa de hum futuro Messias , Salvador, protestando nesta pratica, que ainda estaó esperando o que já veio.

O Rito da Religiao Judaica, que antes era verdadeiro hoje he falso, e supersticioso: os antigos cultores deste Rito naó pertenciaó a outra Igreja, e Religiao que a Catholica; porque em fim a Igreja só he huma em seus differentes estados. Hoje he falso, e mortifero o Rito da Lei de Moyfés; porque o tempo legitimo da fua observancia era o tempo antes da vinda do Messias ; este já veio ; logo a pratica legal entre os Judeos fó serve de argumento, e prova da Religias Catholica, e verdade das Prophecias. Sendo pois certo, que a Religiao verda-Part. II.

deira

deira no mundo só he huma, he idea salfa outra qualquer supposição imaginaria. Huma só he a Religião verdadeira, as mais Seitas todas são salsas. Isto mostra-o a mesma rasão.

## ARTIGO XII.

A Religiao verdadeira he so huma. A boa rasão mostra esta verdade.

E U nao fei fe todo o homem tem huma noção innata, de que a Religião
verdadeira he huma unica; mas fei que
pode inferir esta verdade de huma noção
innata, que lhe indica hum só Deos verdadeiro. A rasao natural mostra, que Deos
he hum só; deve logo ser só huma a verdadeira Religião. Se sossem dous, ou mais Deoses, serião duas, ou mais Religiões; mas sendo manisesto, que não ha,
nem pode hayer senão hum só Deos verdadeiro, sica plano, que he impossivel haver mais que huma legitima Religião:
Ne-

PARA O CONHEC. DO SUP .. SER 227

Nemo potest duobus dominis servire. Non potestis Deo servire, & mammonæ.

A mutua communicação Religiofa entre diversas, e contrarias Seitas he consolação de miseraveis, para ter muitos companheiros. Sendo alem das balizas, e termos prescritos por CHRISTO, e pela Igreja, he hum erro palliado, e por huma certa especie de Religiao nao negar toda a falsidade, he fazer gente para invadir a verdade, mas ao mesmo tempo he offender a Deos, primeira verdade, que deve regular todas. A Religiao verdadeira ha de ser huma Sociedade perfeita, e por isso ainda que seja dilatada em muitas partes do mundo, ha de ser huma só Republica com huma só cabeça; o que nao tira que haja outras potestades, com tanto que todos estejas subordinados a hum só centro da Unidade.

Ha de ser corpo perseito, que nao tenha se nao huma cabeça, nao duas, ou tres como tem o monstro. Ha de ser arvore, cujos ramos vivao de huma so raiz, ha

P 2

de ser a sua moral pura, e livre de corrupçao, o seu Rito substancial, inalteravel, e prescripto pelo poder Divino; por que fendo infinita a distancia entre Deos, e o homem, ainda que conheça este que deve venerar a Deos, que o creou, nao fabe o modo, que lhe agrada mais, e he preciso levante pela oração os olhos ao Ceo, para que o mesmo Senhor do alto se digne indicar-lhe como quer, e deve fer delle adorado e servido. Nem Deos, que principiou a fua obra ha de deixala, para que fique incompleta, e perdida. Mas todo aquelle, que se desviar deste Dogma, e Rito na verdadeira Religiao por Deos Divinamente revelado, nao terá parte com elle, nao ferá reputado por membro do mistico corpo do seu feliz e ditofo Congresso.

Os peccadores, que confervao a fé da Religiao, mas nao fe conformao com ella nas obras, fao membros amortecidos daquelle corpo : os hereges , que pela fua pertinacia negao algum artigo proposto pela

pela Igreja, saó membros cortados, já naó pertencem a ella ; porque em fim a Religiao verdadeira, em quanto hé militante na terra, naó exclue da fua corporação todos os máos, mas fó repelle a todos os hereges, e incredulos. Os primeiros tem uniao com aquelle corpo pela fé, que conservao sujeitos á correcçao pela penitencia; os segundos nao tem uniao alguma; ainda que fossem em outro tempo foldados daquella milicia religiosa, e conservem as armas, e insignias della, sao soldados defertores, e inimigos declarados : Qui non est mecum contra me est, & qui non colligit mecum difpergit.

A Igreja de Deos ha de ter Santos, e justos em todo o tempo, e em todos os estados, membros, que vivaó na cabeça, de outra sorte seria hum cadaver, e corpo sem animação, sétido, e abominavel. Ha de ter sieis observantes, que testisiquem na pratica, que nao sao impossíveis os seus canones, e os seus preceitos. Ha

de ter Prophetas, fabios, verdadeiros Paftores, e Doutores; Hierarchia Ecclesialtica que conserve a tradição, governe, e presida na conformidade das Leis, com auctoridade para cohibir os abusos, castigar os culpados; separar, e excluir os incredulos, e incorrigiveis. Ha de ter sempre prompta huma assistencia taó esficaz do seu supremo Monarcha, em tal forma, que sique sempre incontrastavela todo o poder do mundo, e do inferno, para que nem assagos, e caricias, nem terrores, e asperezas, nem a sicção, e thetorica mais astuta a possão corromper, destruir, e anniquilar.

Finalmente ha de fer Cidade posta sobre o monte, nao só só visivel, mas que tenha notas taes, e tao perspicuas que a manisestem verdadeira a quantos seriamente, e sem paixao a observarem de fora. Sendo Deos nosso Senhor o seu autor, ha de ser tao antiga como o mundo, principiando a sua epoca, ou no primeiro homem, ou no primeiro justo.

Ora

Ora eu considero no mundo muitas religioens; a Polythea dos Babilonios, Romanos, e Egypcios; a Religiao dos Chaldeos, dos Chinas, dos Mahometanos; mas em nenhuma dellas vejo as notas, caracteres, e signaes, que se devem descubrir na verdadeira religiao: lançando porém os olhos para a Catholica, eu a vejo elevada nos fundamentos da verdade, sobre todos os montes, com todos os caracteres, e marcas de fanta, e verdadeira Igreja; ella he a primeira, e mais antiga, revelada por Deos a nosso primeiro Pai Adaő; he cultivada, e continuada pelos primeiros Santos, e Patriarchas nos seus sacrificios acceptaveis a Deos, como o de Abel martyr, e justo: Henoch he pregoeiro da mesma Religiao, elle está guardado por Deos para vir outra vez ao mundo completar com o proprio sangue o seu testemunho. Noe, e seus filhos sao cultores do Messias, elles annunciao, e representao nos facrificios a sua memoria, eternisas pela tradiças a

fua fé. He esta fé mais avivada em A-brahaó abençoado por Melchisedech. Na semente daquelle Patriarcha foraó bemditas todas as gentes, porque delle havia de nascer o Messias Salvador do mundo. Este he o que morrendo esperava Jacob, neto de Abrahaó: Salutare tuum expectabo Domine.

Apparece Moyfés por ordem, e revelação Divina a prescrever todos os ritos da Lei antiga, fuas ceremonias, e facerdocio; Lei que havia de durar até a vinda do Messias. No tempo prefixo CHRISTO com todos os caracteres delignados na Lei e Prophetas, como já difse; sobe aos Ceos; manda o Espirito Santo, vai-se estabelecendo a Igreja sem defficiencia a pezar de todas as difficuldades. e contradições dos grandes, fenhores, e Philosophos do mundo, por huns pobres e desvalidos pescadores, os quaes sem a menor violencia da fua parte trazem a feu partido os Philosophos, os Oradores, os Imperadores. Estes pobres Operarios sem

haverem nunca cultivado as letras fe ad mirao ornados da mais alta fabedoria, com o dom de linguas, e discrição de espiritos, cheios de fortaleza, e magnani midade, esclarecidos em milagres, desprezadores das riquezas, humildes de coração, caritativos, pios, e religiofos verdadeiros; cuja doutrina he sem nota, racional, fanta, fuafiva, a qual se vê manifestamente frutificar com admiração, espalhada por todo o mundo, perseverando na Religiao Catholica fempre a mefma, sempre universal, sempre Apostolica.

Nao ferá preciso transcrever aqui a prova das verdades, e factos fobreditos, remetto-me aos nossos controversistas, a onde tudo se manifesta; os factos contestados, os mesmos lugares da Escriptura, que parecias discordes, concordes, ficando o dogma, ou facto mais roborado por aquella parte, que parecia fraqueza, ou dissonancia.

Por ventura nao dá hoje a Religiao Catholica fabia, e solida rasao de tudo quan-

quanto crê, e espera? Que se infundat ainda hoje nos fieis com as graças grafis datas os dons do Espirito Santo manifestad as lendas veridicas dos Santos, que em todos os tempos florecem, e formoseaó a Igreja, e a fazem prodigiosa, e conspicua. Se os milagres se nao obraó com tanta frequencia como no principio, he porque entaó naó estavaó de todo cumpridas as Prophecias, esperando o feu complemento o tempo futuro. Chegou esse tempo, cessa aquella necessidadade: naó faó ja necesfarios os meios extraordinarios, estabelecida a Igreja, completos os vaticinios, testificada e roborada a verdade com o fangue de tantos, e taó illustres Martyres. Ficaó com tudo aquellas graças extraordinarias nos grandes Santos para formofura da Igreja, para recompensa do maior trabalho , para confufao do mundo, para gloria do Christianismo.

As duvidas, que podem occorrer na Igreja Catholica, naó se escondem, mas fe

se solvem, e desembaração. Os vicios, os peccados ainda dos mesmos ministros ecclefiafticos, os quaes os hereges tanto accrescentao, sendo publicos e verdadeiros, naó se desmentem, mas suppostos, e concedidos fe declara com evidencia, que elles em nada fazem defvanecer nem a verdade, e fantidade, nem a doutrina da Igreja, a qual reprova, e castiga hum tal modo de proceder. Nós nem accrescentamos, nem diminuimos, nem fingimos, porque a verdade nao necessita deltas falsas cores para ser verdade, e para ser crida. Nao fazem assim os heterodoxos. Quem nao vê a proli+ xa, e nimia pesquiza que tem feito para descobrir os vicios pessoaes de alguns Papas? Os nosfos escriptores os revelad como na verdade forao; mas os hereges accrescentao, e exaltao a seu modo: porem calao, e deixao em filencio as virtudes, e fantidade innegavel de hum fem numero de Summos Pontifices em todos os feculos: nos tres, ou quatro primei-

ros todos foras Santos, canonizados, e quasi todos Martyres; nos subsequentes naó ha feculo algum em que naó florecessem homens veneraveis por Santidade, e com effeito venerados, e reconhecidos por taes, precedendo hum exame exacto, e fidelissimo, ou do seu immemorial culto, ou dos milagres, e das fuas virtudes em grão heroico. Como ferá logo esta serie de homens pela maior parte fantos, fabios, e zelofos do Divino culto, aquelle homem do peccado, filho da perdição, que se ha de levantar contra Deos, e contra Christo? O mesmo herege que o acaba de escrever no feu livro lhe nao da affenso no entendimento.

Nesta conjunctura me está vindo á imaginação o que me occorre lendo alguns escriptores heterodoxos, ainda de profissão, e em materia historica, ou philosophica, quando os vejo meter atreiçoadamente algum, seja dogma, seja rito da nossa Religiao, mutilado, trunscado,

cado, e defviado do seu assento, e circunstancias para invadir huma verdade. ou com cores de verdade induzir huma mentira nos leitores, hum embuste, huma falsidade, de modo que possa ser offuscada a crença, e costumes Catholicos, lembra-me logo que passa no coração de semelhantes homens o mesmo, que sentia Volter no seu coração quando hia a escrever algumas cousas, que offendiao a religia6 em que fora creado, diz elle, ou o fazem dizer no seu testamento, que percebia lá no coração huma voz baixa que lhe dizia, obrava mal, mas com tudo continuava escrevendo para dizer alguma cousa de novo, expectavel. Eftas vozes em filencio ouvem os aventureiros de semelhantes obras, e nao obstante continuao escrevendo, enganando, e pervertendo a mocidade incauta, a qual engodada na doce alegria, e curiofidade da liçao, fica preza, e enganada, tendo por verdade o que o herege disse com manha, nao por assim o entender, mas

para nao fazer entendida a verdade da religiao, a qual elle pertende infamar por naó querer feguir.

Para crer como convem, naó basta fó entender o dogma especulativamente, he precisa a graça de Deos que meva o coração; mas como alcançará esta graça femelhante gente, que a ella cada vez poem maiores obstaculos? Como alcançará a graça da conversao o que só cuida em perverter a mocidade, e ridiculifar a religiao? Que a pesar das vozes que ferem o seu coração, finge para ferir, mutila para perverter, blasfemando do que nao entende, ainda que entenda que Deos he quem o diz? Que levanta a duvida apparente sem proseguir ao menos historicamente, referindo a respectiva, e congruente folucção?

Mas em fim convem que haja incredulos, schismas, e heresias, as quaes naó prevallecendo nunca contra a verdadeira Igreja, a deixaó provada, e gloriofa. As herefias fao muitas, e todas cllas

ellas corporaçõens diversas, e separadas da Catholica; porque a sua se, que jactas os hereges, respeitando alguns dogmas e misterios, nas he sobrenatural, e divina por salta de motivo proporcionado. O motivo que tem só he humano, devendo ser a revelação Divina proposta pela Igreja, que admoesta para a crença: e he tanta esta sorça, que nas duvidou dizer o sublime engenho de Agostinho, que elle nas crera o Evangelho se nas sosse sobre da auctoridade da Igreja.

Os hereges separados da cabeça; ramos cortados da arvore da vida; soldados desertores da milicia Catholica naó
tem caridade, e se tem algumas virtudes, essas saó estereis; as obras todas
saó mortas, e sem merecimento de vida
eterna: por esta causa naquellas Provincias, em que sloreceraó com a verdadeira religiaó tantos Santos, introdusida a
heresia, naó se admirou ja mais hum só;
em nenhuma parte se notou algum se-

ctario, que se possa chamar justo e santo; com a pratica de algumas boas obras naturaes somentas vicios, e peccados graves: se se resguardas da torrente da ambiças, sas deixados captivas dos gostos voluptuosos: porque em sim sora do abrigo da religias, rota a caridade, suspirarás sempre pelo descanço, e socego de que sogem, e daras as coltas á selicidade, que procuras.

Pelo contrario na Igreja Catholica com esses homens máos e escandalozos, que suppoem os hereges, e a Igreja tolera, esperando pela correças a emenda, se achas, e soras vistos de todas as idades, e sexos, em todos os tempos pessoas conspicuas, cheias de dons Celestiales, cujas virtudes heroicas provadas com o mais rigoroso exame, e averiguaças se admiras, e sazem innegaveis: nas sas todos os Catholicos santos, porque em sim a Igreja militante he comparada ao lugar, em que o trigo se alimpa da palha; mas o fruto he innegavel, he cer-

to, he copioso: nos hereges porém tudo he palha, tudo he sizania, tudo he
esteril. Se o ministro heterodoxo pelo
seu caracter frutifica, nada he para si,
e para os seus, tudo he nosso a benesicio da Igreja. Os infantes innocentes,
que baptiza, e que por virtude do baptismo recebem a graça, sé, e virtudes insus sus seus pela Apostasia voluntaria
a naó deixarem por sua culpa.

Os hereges deste tempo pertendem entrar na sociedade da nossa Igreja, sem elles deixarem a sua crença; (a) queiPart. II
Q xaó-

<sup>(</sup>a) Como a tolerancia tem seus grãos, podese tolerar mais, e menos dentro dos ditos grãos consorme a caridade, e circunstancias pedem; dahi por
diante não. Nos não podemos administrar os Sacramentos aos que estão indispostos: Non est dandum
Santium canibus. Da mesa da communhao se devem
evitar aquelles, que manda S. Paulo. Nos encommendamos todos a Deos; principalmente aos Magistrasos,
at quietam vitam agant, a todos temos por proximos;
e os amamos, amigos, inimigos, Judeos, hereges;
Mahomeranos. Os Canones dos Apostolos, e da nos-

xaő-se de os naó admittirmos á participação dos nosfos Sacramentos, e mysterios; mas isto he o mesmo que pedirnos fejamos administradores sacrilegos, máos, e infieis fervos, ou querer nos façamos como elles herejes. Allegaó que faó baptizados, e que reconhecem por Deos o Messias verdadeiro Jesus Christo; que esta fincera verdade propugnaó contra os Judeos com todo o genero de argumentos. Huma, e outra coufa saó precifas para fer admittido na corporaçaő Catholica; mas isfo só naó basta. Nao deixa de ser herege aquelle que, confessando algum dogma, nega os outros. He preciso que o Ariano, que diz crer a Divindade da primeira Pessoa, tambem crea na fegunda; porque nem honra, nem conhece ao Pai aquelle que nega

nossa Igreja mandao pagar aos Reis os tribatos, obedecer aos superiores, e senhores, mas em quanto não mandao contra Deos, porque então, sportes masis obedire Deo, quam hominibus.

ga ao Filho. He preciso que o Calvinista, e Lutherano admitta com o baptista, e Lutherano admitta com o baptista, e Lutherano admitta com o baptista, e fegundo a tradição Catholica, sora instituidos por Christo, e mandados conservar na sua Igreja para remedio dos peccados, para conformar a Hierarchia Ecclesiastica, sortalecer os soldados da sua milicia, e conduzi-los sera

guros dos affaltos do demonio ao lugar

do eterno descanso.

Se todos os Protestantes entre si com as mais Seitas Orientaes novas, e antigas, que crem, e reconhecem a Christo, formassem huma so Igreja, debalde seriao tecidos pelos Santos Padres os Catalogos das heresias; debalde se vibrao os Anathemas; de balde se cançarao nesta averiguação os Santos Concilios. Para que manda S. Paulo depois de huma, e outra admoestação sem frucho evitar o homem herege? Nem podem dizer Calvino, e Luthero, que este herege evitando so ha de ser aquelle,

que

200

que erra nos artigos fundamentaes, fe a designação, e averiguação delles na opiniao destes homens, e seus sequazes fe devolve nao á Igreja Catholica, mas a qualquer dos particulares; porque sendo na verdade tantos, e tao diversos os hereges, e heresias capitaes, que esperança póde haver da uniaó nos fentimentos sobre os ditos artigos? A verdade he, que qualquer artigo proposto pela Igreja Catholica he fubstancial em ordem á falvação dos crentes. E vem aqui para o intento a regra de S. Thiago: Qui deliquit in uno factus est omnium reus.

As opinioens que se ventilas de huma, e outra parte entre os Catholicos, que nao offendem o Dogma revelado, e proposto pela Igreja, dentro dos limites da caridade, sem levantar altar contra altar, sao permittidas, e toleradas, fao pontos adiaphoros, nao fao artigos de fé definidos como taes pela mesma Igreja, a qual nao faz novas revelações, mas declara, conhecendo da Tradição, c ina interpretando as Escripturas, o que Deos tem revelado, e dito. Em chegando aqui, tudo para: naó ha mais questaó: ficaó os animos quietos, e conformes; porque á vista de taó relevante testemunho descanca o entendimento, que de ante maó tem discernido bem a evidencia dos motivos da nossa credibilidade, a infallibilidade da nossa Igreja, incontrastavel ás portas do inferno; as promessas de Christo a este respeito com o impulso da verdade que he essicaz, e obra divinamente nos animos dos fieis, e amigos de Deos.

A Igreja columna, e firmamento da verdade tem especial assistencia do Espirito Santo para naó errar no Dogma, e na Doutrina, que manisesta: ella he figurada na columna de nuvem, que guiava os Israelitas para a terra da promissão, a sombra desta columna de dia, e com os restexos dos seus raios de noute, suave, e seguramente guiados caminhamos todos os Catholicos seguros, e des-

cançados, ao mesmo tempo, que os hereges, pondo nella ao revez os olhos, se
cegas, e se confundem, correndo á redea solta, como os Egypcios, para o
abismo da sua perdiças.

Que cousa mais sem rasas, que querer o homem particular interpretar a feu arbitrio as Escripturas, como fazem, e dizem os hereges? Elles querem que Deos deixasse sem providencia viva a militante Igreja. Que cousa mais racional, e certa, que receber a Escriptura interpretrada pela Tradição dos Santos Doutores, e primeiros Padres, pela communidade dos Bispos congregados em hum legitimo Concilio com o Supremo Pastor? Como faltará aqui a affistencia do Espirito Santo promettida á Igreja, para ir buscar hum homem particular, a quem nada disto se prometteo, e dizer-lhe, ou inspirar-lhe que errou a Igreja Universal, e elle acerta? Semelhante paradoxo he hum puro fanatismo, hum verdadeiro enthusiasmo, A R-

## ARTIGO XIII.

A Revelação descubrio á Philosophia campo, e materia para discorrer mais, e muito melhor no descobrimento da verdade.

Meu intento só foi fallar como Philosopho; mas se entrei de pasfagem na provincia Theologica, naó me deve ser estranhado, porque a revelação Divina fez já patente ao Philosopho nova materia e descoberta, em que possa estender mais, e melhor o exercicio da fua raciocinação. Não he errado axioma: Que a Fê nos fez Philosophos. Antes de serem por admiravel providencia, e dignação Divina, revelados os misterios da Santissima Trindade, e Encarnação, Eucharistia e outros, nas se sabia bem que cousa era Pessoa, nas vinha á mente a noção da união Hipostatica, a posfibilidade da ubicação definitiva da materia, e outras mais cousas. Nem antes da revelação fez o entendimento as devidas

vidas reflexoens sobre varias, e differentes questoens connexas, e que dizem respeito ás noçoens das sobreditas verdades, e seus objectos, não só por falta de luz para discernir propostas ao entendimento, mas por mera inattingencia dellas, as quaes nunca viriao á mente humana, prescisa a revelação Divina de alguns misterios.

Agora vê o entendimento, que póde fer enganado no que teve por certo, e fem questaó, vê a falta da mesma evidencia: a nova descoberta, que occasionou a revelação, lhe faz ver o feu antigo juizo tido entaó por certo, agora ou inevidente, ou duvidoso, ou falso. Esta reforma de conhecimentos caufarao as noções, que lhe nao vinhao á mente, e agora vem illustrando a alma para melhor philosophar, para depor prejuizos, para reformar conhecimentos, para nao precipitar o engenho; porque em fim he indisputavel, que nao hayemos conseguir a intelligencia, e sciencia das coufas

sas se nao tivermos primeiro attingido os objectos, e ideas, que sao para isso necessarias: sendo certo, serem muitas, e innumeraveis as que só a revelação sez subir ao nosso entendimento. E assim vemos verificado á letra o que no livro das suas prophecias deixou escrito hum dos Prophetas maiores: Nisi credideritis non intelligetis. (a)

O Philosopho, que naó ajusta bem as suas decisões com a regra da verdade ja conhecida por Divina revelação, e diz alguma cousa que a desmente, ou naó póde ter com ella consonancia, naó deixa de ser reprehensivel por tomar a cautela dizendo, que elle falla só em qualidade de Philosopho, naó como Christao. Póde por ventura huma cousa ser verdade na boca de hum Christao, e sal-sa na boca do mesmo homem tomado como Philosopho? Paradoxo por certo

he

<sup>(</sup>a) Isai. 7. segundo a liças dos 70, sic extant. S. Aug. Chrisoft. Cyprian.

he este. Nem a rasaó he contraria á nosfa fé, nem as nossas demonstrações aos nosfos misterios.

O Philosopho deve fundar-se quanto póde ser em principios certos, e delles inferir bem, e com certeza. Nenhuma cousa póde ser verdadeira, nem ter principios certos, se contradiz a verdade revelada por Deos; porque o objecto da revelação Divina pode fer visto sobre a rasao, mas nunca contra ella. O homem por ser Philosopho nao fica inhabil para ler os Livros Sagrados, e perceber a força que elles tem para inferir 2 verdade, nem ficou impedido para reconhecer, que os milagres por exemplo, fao contra o curso natural das cousas, que a sciencia dos futuros contingentes, dos fegredos do coração, he refervada fó a Deos, para daqui pezar a força das prophecias, da authoridade de Deos.

O Philosopho nao tem energia, e Logica somente para formar demonstrações na ordem geometrica, e phisica das cousas, mas tambem na fuasoria, e moral; elle póde ajustar as provas de todas as difciplinas com o criterio da verdade. Deve conhecer, e confessar, que a fua actividade naó alcança tudo; que as verdades, que lhe escapao, fao em maior numero. Deve philosophar com eritica, mas regulada e justa, humas vezes suspendendo, outras deixando affentir o juizo, e fegura-lo aonde acha motivo folido, e demonstração por qualquer modo, e maneira que ella feja evidente. Se conhece certamente que Deos he quem o disse, e quem o leva, guia, e enfina, nao tem mais que deliberar para ir feguro da verdade no feu acerto, o raciocinio.

O Testemunho da verdade naó mente: a auctoridade de Deos he infallivel. Que melhor mestre póde ter o homem de si mendaz, e ignorante! olhando só para o terreno naó achará o Philosopho, sem guia nas suas averiguações, quasi nada do que procura. Ainda mesmo nos cegamos

-53

naquellas cousas, que Deos nos objecta diante dos olhos, e entrega á nossa disputa.

Quem inhabilitou o Philosopho para que lendo todos os systemas da creação do mundo julgue por melhor, e unicamente suasivel o que ha proposto Moysées? Que os mais que deste se desviao são, ou hum abismo de consusao, ou hum cahos de fatuidade.

Fique determinado finalmente, que todo aquelle homem que disser ser Christao, e accommeter os Dogmas, e principios do Christianismo com o frivolo pretexto, de que falla só em qualidade de Philosopho, que elle naó he huma, nem outra cousa; e para que naó pareça que eu fallo sem fundamento menos ajustadamente, seja-me licito perguntar a estes senhores se pertendem elles, ou naó, persuadir o que dizem aos seus Leitores? Se naó o querem persuadir, naó saó Philosophos; se querem persuadi-lo, naó saó Christaos.

COM-

## COMPLEMENTO

Da Dissertação precedente sobre a combinação das Ideas. . . &c. ou Tractado em
que se destroe o erro dos Naturalistas,
que dizem ser só a rasão natural a voz
por onde Deos falla aos homens, em forma, que faltando ella não ha obrigação
de crer o Dogma, que se propõe como
revelado.

DEOS me ha dado a rasaó para segui-la, e naó para a contradizer. Esta he a base em que pertendem estes spiritos, mais arrogantes que sortes, estabelecer o seu systema: e seria esta base sundamento solido, prova adequada para inferir daqui, que só devo crer aquillo, que sor evidente á rasaó Geometrica, e intrinseca? Naó certamente. Sem essa evidencia eu devo acreditar tudo aquillo; que sor moralmente certo. Esta regra he sundada nos mesmos principios da boa rasaó. Por ventura esta rasaó regula só

o que alcança por principios intrinsecamente evidentes? Nao: mas tambem o que descobre por outros motivos, e meios, que sendo tao certos se sazem mais accommodados a todo o genero de pessoas: daqui se segue.

Primeiro; que devemos affentir aquillo, que he demonstrado verdadeiro, seja por principios intrinsecos, ou por provas externas. Quem duvida serem necessarias rasões para submetter a minha rasaó?

Em segundo lugar se segue ser falso o que disse Rousseau ao seu Emilio, e vem a ser : que nós naó podemos crer, nem Deos nos póde obrigar a prestar assenso ao que he incomprehensivel. Por ventura este incomprehensivel naó poderá chegar ao nosso coração, e entendimento de algum modo por alguma sace? Que cousa mais incomprehensivel que Deos mesmo? Acaso ninguem o conhece? Eu naó me comprehenso a mim mesmo; logo naó me conheço? Que paradoxo!

Dizemos em terceiro lugar : que ha

falso nas possa revelar Deos, ou nas tenha revelado aquillo, que apparentemente repugne a rasas, e pareça contradize-la. Póde nesse supposto nas haver contradiças alguma, a nossa fraca, e limitada rasas he que se engana: e he muito mais facil assegurar-nos, que hum Dogma he revelado, do que ver intrinsecamente se elle he falso, ou verdadeiro em si mesmo.

Huma vez demonstrado que Deos he livre, e immutavel, devemos concluir, que a impossibilidade de conciliar estes dois attributos Divinos vem da fraqueza da nossa razaó, e naó da natureza do objecto. Tendo nós demonstrado a revelação do misterio da Sanctissima Trindade, devemos concluir que a difficuldade de conciliar estes dois attributos Trino, e Uno, vem da nossa limitada comprehenção, e naó de outra cousa; sem subir taó alto, ainda fallando humanamente. Zenaó produz argumentos contra o motu, taes, que até agora se naó achou motu, taes, que até agora se naó achou

cabal foluçao, com tudo ninguem he tao fatuo que o negue, capacitado mais da evidencia constante dos fentidos, que das demonstrações do Philosopho; e se isto se observa naquellas cousas que se fingem, e só dizem respeito á ordem puramente natural, que será quando sahirmos desta para outra superior?

Em fim contradizer a rasaó póde ter dous sentidos, ou contradizer a rasaó em geral, incluindo todos os principios della, ou contradizer a rasaó em particular, tomando hum só principio; os misterios que Deos revela nao sao, nem podem ser contra a rasaó em geral; porque nao podem ser contra este principio, he mais seguro siar sobre a palavra Divina, que sobre todas as nossas luzes, e sorças.

Poderao fer aparentemente os misterios revelados contra algum principio da rasao em particular, v.g. o todo he maior que sua parte: nao contradiz na verdade este principio o misterio da Sagrada Eucharistia, ainda que isto se represente a algum menos advertido: pois fó deve alludir ao modo natural das cousas meramente naturaes; porque a nossa rafat natural por fi fo nat conhece os respeitos, que podem dizer as cousas naturaes para a ordem sobrenatural. Nós nao julgamos das coufas fenao fegundo as ideas, que dellas temos; se tivessemos ideas claras dos objectos naturaes segundo todos os respeitos, e modos de existir fobrenaturalmente, veriamos fem contradição alguma, que a materia póde existir de outro modo, que agora nao tem ; isto he sem a innata extensão circumscritiva, de que goza segundo as leis da natureza. O mesmo direi de outros principios, que parece ferem oppostos a outros misterios.

Convimos que os nossos juizos nao podem deixar de ser certos, quando as nossas ideas são claras: mas devemos confessar, que as nossas ideas naturaes nao são claras, mas sim obscuras a respeito de tudo, que excede a essera natural. Part. II.

R

He logo preciso recorrer a outra regra para julgar com acerto sobre a verdade de hum Dogma sobrenatural, ou incomprehensivel; he necessario recorrer ao juizo de reslexaó, que a mesma rasaó natural nos ensina a formar. E assim Deos, que naó póde nem quer lançar-nos no erro, o misterio que revela, ainda que pareça contra a rasaó, he mera apparencia: donde a sé dos nossos misterios, ainda que seja obscura, he accommodada á rasaó, pois em taes casos, e circunstancias a mesma rasaó nos dita esta submissão como prudente, e acertada, como racional, e discreta.

Ninguem dirá que he imprudente o affenso, que presta o cego á verdade da pintura, e architetura, a pesar das ideas, que tem alcançado do plano, e do profundo adquiridas pelo sentido do tacto. Conformando o cego o seu juizo com o testemunho de todos os que vem, assenta que no plano que está apalpando sem sugas, nem cavidades estas viva, e exexexpres-

pressamente patentes á nossa vista arvoredos, casas, montes, e valles concavidades profundas, &c... Nós naó podemos affirmar contradiçaó manisesta, se naó tivermos duas ideas claras claramente oppostas, e repugnantes huma á outra, as quaes certamente naó temos quando se trata de dar assenso aos nossos misterios.

Naó merecem o nome de Philosophos os que dizem com Roussicau a seu Emilio; que affirmar huma cousa sem a comprehender, he naó affirmar nada. Que dirá de si mesmo quando affirma que existe, e com tudo naó se comprehende? Erra o dito naturalista intentando persuadir, que basta a rasaó, e bom senso para conhecer, e julgar da verdade, ou salsidade de todas as proposições. Que dirá elle quando lhe pedirmos, julgue segundo este principio solitario, se houve Preadamitas, ou algum diluvio de agoa, em que só ficasse salva huma familia em huma arca nautica?

R 2

Efta

Esta incapacidade da rasaó natural para conhecer todas as coufas, nos inculcao fabiamente os mefmos Naturaliftas. Por ventura nao affeverao elles com Rouffeau, que a nossa rasaó nos engana? p. 43. Que ella naó he capaz de estabelecer a virtude, e regras? p. 45. Que o livro da natureza naó basta a todos, e que a Philosophia ha substituido o erro a ignorancia? p. 46. Que a nossa rasaó he limitada, e nao conhece fenao com trabalho as verdades que lhe importa faber. p. 57.? Melhor discorreo logo Plataó: este para o bom exito, e fim racional diz fer necessaria a revelação Divina, quando o famigerado mestre de Emilio contra toda a rafaó nega a necessidade della.

Quem nao descobre as grandes vantagens, e utilidades, que meteu no mundo a revelação? Ella tornou as verdades mais claras, e extensas, mais commuas, e efficazes: ella nos enfina a conduzir em todos os lances pelo que refrespeita a Deos, a nós mesmos, e a nosso proximos: os seus objectos saó interessantes, naó propoem senaó aquillo que illustra o nosso espirito, e resorma o coração. Une os bons em sociedade, regra o culto, promove a sobordinação, e poem tudo em boa ordem: Consola-nos nos trabalhos, modera-nos na prosperidade. Ella dá a conhecer ao simples siel as verdades sublimes, que nem Platao, nem Socrates alcançarão.

No tempo da Lei antiga, ou natural, em quanto com a dita Lei se ajuntou a revelação, houve Santos e justos, Abel, Henoch &c... Esquecida a memoria do que Deos tinha revelado, logo se corrompeo todo o mundo: Omnis caro corruperat viam suam. Depois do diluvio, em quanto Noé, e seus silhos protestarão a sé, e esperança das Divinas promessa, sloreceo a piedade: abolida esta memoria, e deixada esta sé com o ingresso, e progresso da idolatria, entrarão sem freio algum violentamente a dominar os vici-

os. Era frequente nao fo o homicidio, mas o fuicidio, o espectaculo dos gladiadores, e outros femelhantes erao o divertimento ordinario, e universal. Os Magos, e incantadores nao erao perfeguidos, mas venerados, e aplaudidos: o peccado da carne tinha chegado ao maior auge: as penas eraő impostas naő aos excessos da huxuria, mas as virtudes, que dicta, e aconselha o celibato, a viuvez, &c. . . As mães facrificavao os filhos, estes defamparavao, ou matavao aos pais invalidos. Esta desordem se extendia, e grassava mais, ou menos, segundo a verdadeira fé era mais, ou menos ignorada, e efquecida.

Eu nao saberia pintar isto com tao bellas cores de elegancia, como fez o mesmo Rousseau, que a si mesmo contrario, e incoherente nos impugna. A Philosophia pela rafaó natural naó bastava a conter os homens nos feus deveres: veio CHRISTO derramar a sua luz, e se dissiparas as trevas: a arvore da caridade a

e de todas as virtudes entrou a florecer, e fructificar abundantemente. Esta verdade fendo patente, e applaudida por Rousseau nat obstante, elle como esquecido, ou charlatao entra a impugnar a revelação, e fua necessidade, pertendendo suster, que a rasao natural nos basta, e que na falta da evidencia intrinseca do misterio pela dita rasaó natural, Deos naó obriga a crer nenhum dogma, porque a unica vóz, por onde Deos falla aos homens nesta vida, he só a rasaó natural, nem quer fallar de outro modo, Diz elle :

Mas quem he este homemsinho a respeito de Deos, este ninguem para saber a conducta que Deos leva, ou determinou prescrever-se a nosso respeito? Os homens por mais fabios, e illustrados que sejao nao devem, nem podem determinar a conducta de Deos fobre os feus raciocinios arbitrarios, antes pelo contrario devem firmar a fua propria conducta pelas determinações do Altissimo, que se digna ensinar-nos, e prescrevernos o modo, pelo qual ha de ser de nós servido, e adorado. Naó se deve tractar aqui do que Deos devia, ou podia fazer, mas do que com esseito sez.

Se Deos ha revelado, ou nao, he hum facto, que se nao resolve só pela rasao natural solitaria, mas por testemunhos, e averiguações externas, de que ella se valle, e tem aqui lugar os sentidos. Para que diz logo. Rousseau, que Deos, só lhe revela aquillo, aonde elle conhece o Espirito Divino? Se nao pergunto. Qual he o final caracteristico aonde conhece este Philosopho o Espirito Divino? Será a voz de Deos, que alcança a rasaó ajudada dos testemunhos, e factos externos, Prophecias, Milagres, &c. . . e outros motivos de crer? Nao; diz elle fallando em tom de Mestre a seu discipulo Emilio: a interna, e pura rasao natural só he a voz, e palavra divina. Porem devera advertir o nosso enthusiasta, que o Phanatismo nas he outra cousa. Na

Na verdade a Fé, e conhecimento de CHRISTO entrou no mundo pela prégação do Evangelho: Fides ex auditu: CHRISTO prova a sua missão pela Santidade da Doutrina, que annuncia, e Rousseau tanto exalta, chegando a confessar não ser puramente humana. Pelos milagres, e obras que saz: Si mihi non vultis credere, operibus credite.

Sendo isto verdade, nao sao por ventura necessarios sentidos para ouvir a doutrina, e perceber as obras maravilhosas?

Nao cuide Rousseau, que as provas dos milagres de Christo, sao como as que se referem de alguns impostores, sem testemunhas oculares, e contemporaneas: nem se persuada, que as provas dos milagres, que refere Tito Livio, sao de outro genero, pois o mesmo Cicero lhe chama commenticios. As provas dos milagres de Christo sao de testemunhas oculares ou contemporaneas, segundo todos as regras da critica innegaveis. A' vista desta verdade nenhuma sorça saz o argumen-

tar dos milagres, que refere Tito Livie, para illudir a prova tirada dos milagres de CHRISTO.

Usando porem elle de outro meio termo, intenta persuadir-nos, que as provas moraes, e naturaes, fó fervem para os negocios da vida presente. Debalde trabalha, e sem fundamento. Se servem para os negocios da vida, porque se hao de abandonar, quando se trata do negocio da falvação, quando se trata dos negocios da eternidade? Quem pode duvidar conduzem muito para contestar os milagres?

Se eu vejo agora hum cego de nascimento fem vista, e pouco depois o admiro ver clara, e distinctamente só pela oraçao, e mandato de hum homem em nome de Deos: por ventura os fentidos, e averiguações moraes, e naturaes, nao tem aqui as suas partes? Ninguem o pode com rafaó duvidar. Neste lance com a certeza do facto nao venho no conhecimento do milagre? Debalde logo se affadiga o Philosopho em persuadir, que os fenfentidos, e factos naturaes nao adminiftrem meios, e provas para se deduzirem, e averiguarem aquellas coufas, que dizem respeito á ordem sobrenatural. Nem he precizo no prodigio patente, e manifesto, como quer Rousseau, averiguar analyticamente até onde chegaó as forças do demonio; porque Deos até agora nunca permittio, nem ha de permittir elle engane com prodigios, e maravilhas, que sao sobre as Leis ordinarias, e conhecidas da natureza, ou com factos taes, que feito maduro exame, se nao possa perceber o engano, e destinguir entre a obra divina, e a operação diabolica: neste caso ficaria o erro do falfo dogma inevitavel.

Devo logo sujeitar a minha rasaó a toda a verdade com prodigios evangeliza da, a toda a doutrina Evangelica, e revelada, a qual o nosso contrario tanto admira, confessando nao saber dar cabal solução aos argumentos, com que se prova, sicando não obstante, como elle confessa, no seu Scepticismo involuntario, inerte,

e fem

e sem resolução para crer, ainda que veja a quarta parte do mundo confessar a CHRISTO. O' monstruozidade! Mas se os seus erros sao mais de vontade, que do entendimento, nao he para admirar, nem taó pouco tenha a audacia para proferir, que se christo fosse Embaixador de todo o mundo mandado por Deos, nao fo a quarta parte, mas o mundo inteiro fe havia de converter a elle.

Devera na verdade advertir este deelamador, que Deos nao tem necessidade dos homens, e assim nao veio CHRIS-To a fazer foldados violentos, mas voluntarios : quer derramar as fuas mifericordias, e graças; mas ao mesmo tempo manifestar os seus attributos: quer attrahir-nos, naó violentar-nos. Chama forte, e suavemente a todos, huns ouvem a sua voz, e o seguem, outros ouvem, e nas feguem, e esta he a rasaó de se converterem, e salvarem huns, e outros nao; eltes nao querem caminhar pelos caminhos de CHRISTO, naó querem negar-se a si mefmesmos, nao querem crer para se livrar do freio, que os preceitos da verdadeira Religiao poem ás suas dezordenadas paixões, e porisso se perdem; quizerao ser bons se nao sosse necessario para isso fazer aquella violencia, que he preciza para arrebatar o Reino dos Ceos.

O Evangelho em toda a parte do mundo ou foi, ou he, ou ha de ser prégado com taes provas, que sirvas para convencer nas só aos grandes Philosophos, mas a todo o povo, a quem se possas fazer palpaveis, e suasiveis, que facilmente se possas penetrar dos mesmos illiterados. Quem nas pode apprender pela Dialectica, e pela Philosophia artificial, aprenda pela revelaças Divina proposta, e manifesta; de outra sorte fica inexcuzavel. O esplendor da Igreja Christá nas he invisivel, por si mesmo illustra, e deixa a verdade descoberta; mas nas violenta a liberdade.

O' que Deos quer o culto interno, e de coração, diz Rousseau, nos tambem

vemos este culto interior, mas com elle ajuntamos o exterior: o primeiro só he para os Anjos, o segundo só he para os hypocritas; o exterior que nasce do interior he para todos os homens sieis, e submissos a Deos que quer, e prescreve sacrificios, e Sacramentos, quer Igreja em que se ajustem, e unas os fieis sujeitos aos seus Pastores, e Prelados legitimos, e verdadeiros, segundo a successão ordinaria, e inalteravel Tradição.

Os Apostolos por mandado de CHRISTO instituiras, e ordenaras Pastores que lhe houvessein succeder no seu mesmo poder, e auctoridade. Estes Pastores instituidos pelos Apostolos successivamente designaras, e consagraras outros. Todo este corpo successivo goza da mesma jurisdiças, e auctoridade: a todos o Senhor prometteo a sua assistencia; donde o mesmo privilegio, que CHRISTO concedes aos primeiros persevera nos subsequentes.

Sendo isto verdade ha de haver conf-

tante-

tantemente quem governe, e firme segundo a Tradição as regras de crer, e a doutrina de obrar. Nem CHRISTO havia de deixar a sua Igreja sem esta providencia necessaria, para que nem o orgulho perturbasse pela rasas solitaria o Dogma, nem a corrupção das paixões inficionasse o moral.

Tudo isto não fao factos, e congruencias faceis de alcançar pela mesma rasaó, sem ser precizo recorrer a provas ulteriores para conhecer a verdade? Oxalá que os Libertinos consultassem a rasao, e nao a offuscassem; na verdade a fua Philofophia nasce da rasaó perturbada, e da sem rasao, e por isso delira; nao he por ventura sem rasao, ou dezamparo della abandonar huma Religiao, que oftenta claramente todos os finaes de fer revelada por Deos, com o frivolo pretexto de que ha, e tem havido no mundo muitas falsas revelações? Nao seria nescio o que lançasse de si todo o dinheiro por se ter batido, e estar batendo muito falfo? Exaqui a necessidade de semelhantes homens. Elles ajuntao collectivamente o Talmud, Alcorao, e Evangelho, e entrao com dicterios, e ridicularias a impugnar toda a revelação. Não deverião porem elles separar das mais a Religião Catholica, e ver como está conjuncta com hum complexo de Phenomenos, para o dizer assim, de notas, de circunstancias, e sinaes, que a mostrao evidentemente connexa com Deos revelante, e seu auctor?

Nem de outra fonte poderia vir o complemento de taó patentes, e claras prophecias, que estaó desde o principio do mundo a designar hum Libertador, que em sim ha de nascer no meio das semanas de Daniel, na declinação do Imperio, e Sceptro Judaico, erecto ja o templo segundo, na Cidade de Belem &c... Aqui naó se trata do acontecimento de hum só Oraculo ambiguo, faz-se menção de huma serie de homens, succedendo hums aos outros em differentes idades,

tem-

tempos, e lugares, com caracteres muito diversos, pronunciando separadamente
varios acontecimentos livres, e contingentes, unicamente pendentes da vontade, e poder de Deos; que descobrem os
tempos, lugares, mutações, e circunstancias ainda minimas daquillo, que predizem, e nao obstante se ajunta tudo simultaneamente para convir adequadamente no que muito antes se intentava
manisestar.

Naó faó deste caracter (contenhaóse aqui os Libertinos) os oraculos dos
Gentios ambiguos, e com dois sentidos;
que parecem contrarios, mas verificaveis
ambos em qualquer lance, em algum
sentido exotico para dar lugar ao engano.
Os nossos oraculos se tem muitos sentidos todos saó verificaveis, e verificados
nativamente. He secundidade da Divina
palavra para instruir, e naó manha, e
astucia para enganar.

Nao pode tambem vir de outra fonte a propagação accelerada, e a perma-Part. II. S nennencia constante da dita Religias em tantos seculos evangelizada por huns pobres, e desvallidos homens, que nas cultivaras letras, nem manejaras armas, por virtude de huns meios quanto ao humano tas fracos, como vemos, a pezar de todas as declamações dos Philosophos, Pora firios, Maximos, e outros Oradores affamados, a pezar das perseguições, e horrorozos castigos, com que os poderozos magistrados pertenderas embaraçar, affogar, e abolir a nascente Igreja. Que nas sez hum Nero, hum Diocleciano, hum Phocas, hum Honorico, e outros crudelissimos, e poderozissimos tyranos serudelissimos, e poderozissimos tyranos serudelissimos poderozissimos tyranos serudelissimos e poderozissimos e poderozissimos tyranos serudelissimos e poderozissimos e poderozi

Nao foi por certo a palavra humana, a que fez esta grande obra; soi a protecçao Divina promettida, e revelada
tantas vezes antes. Se os Canones da dita Religiao sossem savoraveis a natureza,
nao era tanto para admirar huma tal mudança tao universal, tao prompta; mas
sendo elles austeros como sabemos, so o
braço de Deos podia aqui prevalecer
con-

PARA O CONHEC. DO SUPR. SER 275 contra a soberba, preoccupação, e delicadeza humana.

O Valor, e constancia admiravel dos Martyres tantos, e tao illustres, pacifica, e gostozamente soffrendo com a perda dos Pais, filhos, fazenda, e dignidades os tormentos mais crueis, que pode excogitar a raiva; e malicia humana; nao tem menos força. Nao fao os nosfos Martyres infignificantes, fó homens pobres, e desvalidos, que não podessem fazer figura no mundo: fao fujeitos mais doceis, e bem morigerados, as mulheres, e filhos dos mesmos Imperadores, os mesmos Principes, e familiares das suas cafas, Confules; Generaes, os Sabios, es Philosophos, os Oradores; até em fim os mesmos algozes, e perseguidores; e espectadores. Quanto aos milagres elles nao fao obscuros, dubios, ou suppostos; sab patentes, segundo todas as regras de critica innegaveis. A Refurreiçao de CHRIsto he o mais memoravel : e maior milagre seria, se sem milagres fosse instituida huma Religiao, e Igreja, que manda amar inimigos, abnegar a propria vontade, desprezar todas as delicias da carne, e sangue, crucificar-se a si mesmo.

Que direi da moral, e doutrina taó pura, e santa em tudo quanto prescreve a Igreja revelada?... Mas para que me canço em numerar as mais notas della, quando huma só basta para mostrar, que Deos he o seu Author, e a sua veracidate; e se huma só basta, que será o cumulo de todas.

Naó he logo menos certo á boa rafaó, e raciocinio a existencia da Igreja
Cathelica, e revelada, do que a existencia de huma Republica Venesiana. Tudo
isto naó saó sactos, e congruencias faceis
de alcançar, sem ser preciso para a moral
evidencia recorrer a outras sontes mais
profundas, e jornadas dilatadissimas, a
exames das lingoas exoticas, ou perigrinas, como quer Rousseau? Mas duas palavras só bastaó para desbaratar o seu taó
pompozo, e vasto, como sivolo arguen- m

mento. Devera elle advertir, e saber, que ha verdades de facto, e de direito, as quaes bem, e evidentemente se alcançaó com huma seria, e exacta applicaçaó; sim, mas sem ser preciso para isso revolver as Livrarias mais samosas do mundo, sem perigrinar para ouvir os pareceres, e sentimentos de todos, e quaesquer partidistas contrarios &c....

Nesta classe de verdades deve ser posta a Religiao revelada: examinandose desinteressadamente as notas da dita Igreja, que deixo assignadas, nao he verdade, que ella logo se ostenta, e manisesta com toda a clareza, como a Cidade sobre o monte? Ninguem o pode com sinceridade contradizer sem se cegar. Nao ha necessidade entao de mais averiguações. O entendimento sica logo socegado, e terá por paralogismo, e sosisma qualquer argumento contrario.

As provas certas, e perspicuas da revelação são superiores ás nimias, e morosas averiguações, que com muita plata-

forma, e folhagem de eloquencia, mas fem fructo salutifero , propoem Rouffeau. Esta revelação pode ser averiguada, e conhecida indubitavelmente, nao quero dizer, que sem competente exame; mas fem o methodo, e vagares excufados, e Superfluos, que quer perfuadir o impugnador, sem aquella prolixidade, e nimia pefquiza, que inculca com o seu argumento: elle poderá ter lugar em hum entendimento fraco, mas nao em qualquer homem cordato, e prudente: nao obstante para credito da verdade, e deshonra do inimigo podemos dizer com todo o animo, e sinceridade, que seitas todas essas averiguações assignadas pelo Naturalista se achou, e achará em sim sempre, que tudo na verdade concorda para confirmar mais a verdade da Igreja Catholica, e a certeza da revelação Divina.

Nas mais corporações, em que nao ha criterio certo, vivo, e permanente, he que poderia valer alguma cousa o argumento de Rousseau, mas nao na nossa.

Nós

Nós nao mandamos para systemas Philofophicos, peregrinos, nao mandamos só para livros, e linguas mortas, mandamos para a Tradição oral apostolica, para hum Juiz vivo, e subsistente ha 17 seculos na posse de julgar, e ser obedecido com a mais siel, e reverente submissão, a pezar de todos os essorços da herezia, que nunca prevalaceo.

Confessa Rousseau, que elle nao pode impugnar as provas, que persuadem a Religiao revelada, mas nao sabe solver os argumentos contra ella. Nos pelo contrario impugnamos todos os argumentos contra a revelação, e solvemos as duvidas com tal força, e evidencia, que nada sica sem reposta ajustada, suasiva, perceptivel, sincera, de maneira que o todo destas soluções vem a ser hum argumento solido da verdade, que persuadem, e da falsidade, que impugnao; ella he que convenceo tantos, e tao illustres Philosophos, que vindos da Gentilidade, ou herezia sizerao apologias a savor da Igreja;

a tantos Santos Padres, Doutores, Bifpos, e Confessores, que abandonarao o mundo, e suas delicias: a tantas mulheres. delicadas, e fenhoras heroinas, as quaes com a divina graça perseverarao constantemente até a morte em huma completa victoria das paixões, e vida sem nota na maior segurança da Religiao, que abraçarao, e cultivarao. Na verdade he esta huma prova irrefragavel da nossa Religiao. A arvore má nao pode dar fructos bons. Que haja na Igreja Catholica, Santos heroica, e incontrastavelmente taes, nao he preciso recorrer a antiguidade, basta só examinar os processos das beatificações modernas para tirar toda a duvida.

Aqui tem logo a folução a outro argumento os Libertinos. Os filhos dos Catholicos não podem vir aqui em parallelo, como elles querem, com os filhos dos acatholicos; porque os primeiros não achando na fua Religião coufa alguma manifestamente contra a rafao, observando a fantidade, e formosura da fua doutrina, guiando-

ando-fe, e conformando-fe com ella, cada vez mais fe firmao na verdade, e affim a nao podem, nem devem licitamente defamparar, nella se educarao, e nella seguramente fe falvao. Pelo contrario, os que tiveras a infelicidade de nascerem, e se educarem em outra Religiao, a quem o Evangelho nao foi annunciado, nao ferao condemnados por não affentir a elle; quomodo &c. . . . mas ferao arguidos , e condenados pelos peccados, que cometterao contra a Lei natural, e por praticarem, e feguirem os ritos torpes, e canones abominaveis das fuas Seitas repugnantes á natureza : nem basta ter nascido, e fer criado nas taes Religiões, por que em tal materia se deve feguir o mais feguro, e se vejo que a outra Religiao he fegura, a minha duvidoza devo deixa-la, fe nao fou inexcufavel.

Sendo porem isto verdade, Deos nao obstante se mostrará mais remisso, e indulgente com todos estes miseraveis, que tem a infelicidade de nascer, e educar-se desde

desde a primeira infancia nos Paizes dos infieis, do que com R. V. e o Marquez de Argens, e outros semelhantes, a quem o Evangelho está patente, e que contra toda a rasao ridiculizao, resistindo abertamente á graça, fechando os olhos á luz, cegos voluntarios, e guias de cegos. O' que grande ira de Deos experimentarao estes miseraveis, ce nao fo lhe ferao imputados os peccados, que cómetterao contra a Lei natural, mas com Judas serao, precipitados, e condemnados como traidores, rebeldes, apostatas. Quem duvida, que melhor lhe fora nao haver nafcido, que haver vendido a verdade do Evangelho? Poderao confeguir estes declamadores, e enganadores, que alguns menos cautos larguem a Fé, desamparem a Igreja; mas sempre permanecerá hum grande povo Catholico, e catholicamente numeroso de Fieis constantes, e constantemente unidos aos feus Pastores. Tudo isto. he o que está predicto, e assim o vamos vendo verificado cada vez mais.

Efte

Este esquadras as portas do Inferno nunca poderas destruir. Poderá Deos permittir, que os perseguidores exterminem, e martyrizem Christãos, mas o sangue destes será somente para reviverem outros. A retirada de hum Judas dará ingresso á entrada de hum Mathias.

Esta milagrosa perseverança, e estabelecimento da Igreja com perseguições
universaes, com milagres, martyrios,
Prophecias cumpridas, e com outros factos notorios, obvios, e suasivos, forma
hum motivo solido para firmar o assenso,
e a Fé de qualquer homem racional, ainda illiterato, sem que elle se meta na
particular averiguação deste, e daquelle
Dogma especial, certo e seguro na solislez, e evidencia dos motivos universaes
da credulidade, tao saceis de alcançar,
e penetrar, como essicazes para persuadir
a qualquer homem não preoccupado.

Seja Fé de carvoeiro, como para illudir dizem os nossos adversarios, mas prudente, meritoria, solidamente sunda-

da. CHRISTO quiz estebelecer a sua Igreja em tal forma, que podesse ser accessivel a todos os homens, nao fo literatos, mas illiteratos, com tanto, que penetrados os motivos de crer prestem voluntaria, e racionavelmente o feu affenso. Nas mais corporações fe manda crer ou totalmente ás cegas por violencia, como fazem os Mahometanos; ou discutindo primeiro a doutrina de qualquer dogma, que fe ha de abraçar; e como poderaó cumprir os illiteratos com este canon? Daqui vem, que até os mesmos sabios entre elles nao firmao coufa certa, e segura; divididos nos pareceres, ficaó no fim das disputas tao discordes como d'antes. A' vista do que está claro, que o Parochiano ignorante entre os Protestantes nao pode ter Fé irrefragavel, nem segurar-se no que lhe diz o seu ministro sem uniao, ou missaő legitima, sem successão Apostolica, nem revelação Divina. A experiencia dos nossos, que com elles confinao, bem o mostra; e assim morre como vive, fempre incerto, duvidoso, temerozo, angustiado. A rasaó he clara, se o Parocho Catholico se descuidasse na doutrina universal, e legitima, teria logo contra si mil linguas, que o accusassem ao Bispo; e se o Bispo entregasse ao Parocho Cathecismo corrupto seria reclamado de novador pelos outros Bispos, e accusado ao

Papa.

Pela dita rasao, o simples siel vendo o seu Parocho conforme com o Bispo, e este com os mais Prelados Catholicos certifica-se, que aquillo, que lhe pregao, e propoem para crer, he uniformemente abraçado de todos os sieis por Divina, e Apostolica Tradição. Nas mais corporações, humas cousas não estao ligadas com outras. Questiona-se da doutrina directamente, e com franqueza de poder cada hum interpretar a Escriptura como lhe parecer. Bem se deixa logo ver, que em tal lance o Parochiano, e discipulo se sunda so, ou principalmente na auctoridade do seu ministro, e mestre particular:

no nosso caso na do Parocho, do Bispo, do Papa, dos Apostolos, de CHRISTO.

Confirma-se elle finalmente de ter affentido a verdade, conhecendo por experiencia, que quanto mais se conforma com a doutrina, que lhe prégat, tanto mais descança, socega, se illustra, e santifica. Sendo estas verdades tao notorias, nao se pergunta jamais a rasao, porque em nenhum tempo algum Catholico quizesse á hora da morte mudar de Religiao, quando pelo contrario fao innumeraveis os que de todas as Seitas naquelle fatal lance as largao, e abjurao, para protestar a Fé Catholica. Basta por todas a mudança tab decantada, que fez o auctor do livro L'esprit. Este, que vivendo escreveo com tanta fadiga a favor da fua Phi-Iosophia, e era tido entre os que se prefao de Espiritos fortes, como mestre illuminado, Corifeo magnifico, foi visto, e ouvido á hora da morte amaldiçoar a fua Philosophia, e nao poder descançar, até que chamande hum Ministro Ecclesizstico, se reconciliou com a nossa Igreja, e morreo em paz.

Nao posso deixar de lamentar aqui a necessidade, ou pertinacia de tantos hereges, que affectas contra toda a rasas perfuadir-fe-lhes nao fer licito invocar os Santos nesta vida, nao obstante verem continuadamente o bom exito desta invocação nos crentes; fem embargo das rafões folidas, que a persuadem: vendo a praxe da Igreja constante desde o seu principio, e as Liturgias antigas, com as obras de todos os Santos Padres cheias de orações, e deprecações dirigidas aos habitadores da Patria Celestial, e exortações ao povo, para o fim de recorrer á elles em todas as necessidades temporaes ; e espirituaes: vendo tudo isto omittao os incredulos hum focorro tao prompto, e efficaz, e deixem de procurar por este meio o seu remedio, até affogar no coraração o conato, que impelle para isso: he para lastimar. He para chorar, que deixem, e despresem o recurso á Mai de Deos .

Deos, que he o canal por onde tao benignamente o Omnipotente reparte as fuas misericordias, e affluencias. O' engano diabolico, ou falta de raciocinio!

Nao fe diz, que veneremos os Santos com culto idolatrico; nao como Deos, mas como servos, e amigos de Deos. Nao como medianeiros para fatisfazer adequadamente a injuria, e offensa Divina: pois neste sentido só he CHRIsto, e nem pode fer outro; mas como intercessores Celestiaes, pedindo á maneira de Moysés perdao, e misericordia, e para que roguem incessantemente pelo povo fiel, como forao vistos por Judas Machabeo supplicar muito Jeremias, e Onias Sacerdote magno ja fallecido. Se os Santos Anjos recolhem as orações de Tobias, e outros fieis, como podem ignorallas? Digaó a rasaó, porque ha de dechinar-se a sua invocação, e persuadir hypocritamente ao povo ignorante, que fe abstenha de huma pratica taó pia, util;

e talvez necessaria para conseguir por intercessa dos Santos, os soccorros essistados para a falvação.

FIM.



Part. II. T

IN-



## INDEX

# DA

#### PRIMEIRA PARTE

| N   | Votio | cia previa preliminar. pag. 1      |
|-----|-------|------------------------------------|
| -   | I.    | Que cousa seja Rasão universal. 3  |
| 6.  | 2.    | Que cousa seja Rasao particular. 5 |
| 6.  | 3.    | Que cousa seja Verdade incommu-    |
|     |       | tavel objectiva, ou verdade eter-  |
|     |       | na. 6                              |
| \$. | 4.    | Verdade communicada. ibid.         |
| 5.  | 5.    | Verdade de conhecimento. 7         |
| 5.  |       | As verdades incommutaveis quan-    |
| 101 |       | do são entendidas, e vistas se to- |
|     |       | cao immediatamente , ou se vent    |
|     |       | em si mesmas. 9                    |
| 6.  | 7.    | Em toda a parte apparecem ao en-   |
|     |       | tendimento de todos os homens al-  |
|     |       | gumas destas verdades, as quaes    |
|     |       | elles vem ainda que não quei-      |
| 14  |       | 740- 12s                           |

| §. 8. Corollarios 1. 2. 3. 4. 5.   | 6. 13     |
|------------------------------------|-----------|
| Provas destes Corollarios.         | 16        |
| §. 9. Consequencias destes Corolla | rios.     |
|                                    | 22        |
| §. 10 Tres modos de apprehende     | r algum   |
| objecto.                           |           |
| §. 11. Que se entende por idea     |           |
| va.                                | Table 1   |
| §. 12. Que cousa seja idea form    | ial. 36   |
| §. 13. Idea simples , e composta   | . ibid.   |
| §. 14. Idea innata, e intelligive  | 1. 37     |
| §. 15. Formação das ideas compo    | 05-       |
| tas.                               | 41        |
| §. 16. A que causa se hao de       | attribuir |
| as apprehensoens do senso          | intimo .  |
| e das cousas sensiferas            | com as    |
| imagens que dollas re              | zultaö ,  |
| ou deixas na mente co              | gnoscen-  |
| te.                                | 46        |
| §. 17. Se as ideas innatas t       | em cau-   |
| Sa.                                | -53       |
| §. 18. Uniao, e amplexo de D       | leos com  |
| a creatura racional.               | 54        |
| 1. 19. A Alma não pode formar      |           |
| Ta                                 | mei-      |
|                                    |           |

|     |     | meiras ideas de muitas cousas     |
|-----|-----|-----------------------------------|
| 198 |     | que conhece. 59                   |
| §.  | 20. | Implicancia que apparece na idea  |
|     |     | de Deos, ou especie distincta     |
|     |     | delle. 63                         |
| 5.  | 21. | Illustração da mesma materia.     |
|     |     | 66                                |
| \$. | 22. | Das imagens que chamamos de       |
| 1   |     | Deos. 75                          |
| ş.  | 23. | Das apprehensoens , e conhecimen- |
| 1   |     | tos das ideas innatas, e intelli- |
|     |     | giveis se podem formar imagens    |
| 3.0 |     | mentaes , que representem algu-   |
| 755 |     | mas, verdades deduzidas dessas    |
|     |     | ideas. 81                         |
| 9.  | 24. | Da verdade das ideas simpleces,   |
|     |     | e compostas. 84.                  |
| 5.  | 25. | Ainda na falta de idea especifica |
| 0   |     | da cousa para virmos no seu       |
| -10 |     | exacto conhecimento conduzem      |
|     |     | muito os predicados geraes da     |
|     |     | mesma. 87                         |
| 5.  | 26. | Todos os Philosophos ainda Lo-    |
| -   |     | ke, e outros semelhantes, na for- |
|     |     | ma-                               |
|     |     |                                   |

mação das ideas compostas verdadeiras, attendem ás luzes de
outras ideas simpleces, que lhe
não entrarão pelos sentidos, ainda que neguem isso mesmo, e o
contradigão com a boca, falsamente persuadidos, que não tem
mais ideas, que as sensiferas, e
experimentaes.

95

- §. 27. Ainda que pela virtude do entendimento se ajuntem ás sensações os
  conhecimentos do senso intimo,
  ausentes as luzes das ideas intelligiveis não poderia a Alma
  formar imagens, ou ideas de
  todas, e quaesquer cousas que
  conhece.
- §. 28. Se com verdade se pode affirmar do objecto todo aquelle predicado, que se vir incluso na sua idea.
- §. 29. Que cousa seja natureza commum, universal.

§. 30. Epilogo desta Dissertação. 120

# INDEX

### DA

## SEGUNDA PARTE.

| A secondary                           |       |
|---------------------------------------|-------|
| Advertencia. pag.                     | 126   |
| Artigo I. Primeira idea , Felicidade. | 131   |
| Artigo II. Segunda idea, Infinidade.  | 136   |
| Artigo III. Terceira idea , Ser.      | 150   |
| Illustração à Noção do ser.           | 160   |
| Artigo IIII. Argumento, que respei-   |       |
| ta á opiniao d'quelles Philosophos,   |       |
| que confessão, e affirmao, que o ho-  |       |
| mem considerado no instante em que    |       |
| ebra bem, ou mal moralmente, nas      |       |
|                                       |       |
| está privado de todo o conhecimento   |       |
| de Deos.                              | 164   |
| Artigo V. He summamente imprudente    | toda  |
| aquelle homem, que nega, ou nao       | quer- |
| confessar a verdade de bum so Deos.   |       |
|                                       | er-   |

Artigo VI. A idea que temos do Ser, on Ente Supremo dá claramente a conhecer, que he só hum o verdadeiro Deos:

Artigo VII. A Historia da Creação do mundo, e propagação do genero humano com a serie de acontecimentos que narra, confirma a idea, que temos de Deos, e a verdade da corrupção originaria reparavel. 186

Artigo VIII: Ném Mafoma he este Messias, nem a sua Religias a verdadeira. Só a boa rasas basta para mostrar patentemente esta verdade. 198

Artigo VIIII. He Paradoxo, e maninifesta falsidade, que os cultores do Mauzoleo, e falsos Deoses possão ser acceptaveis ao verdadeiro Deos. 203

Artigo X: He evidente, que o Messias esperado pelos antigos Judeos, seja JESUS CHRISTO: 208

Artigo XI. Os Judeos figuravao mal a idea do seu Messias; por isso negao, e rejeitao a CHRISTO: mas esta ne-

gação he a ultima prova da verdade, que impugnão. 214

Artigo XII. Religião verdadeira he

so huma, a rasão natural mostra
esta verdade.

226

Artigo XIII: A Revelação descobrio ao Philosopho campo, e materia para discorrer mais, e melhor no descobrimento da verdade. 247

Tractado, ou Complemento da Dissertação sobre as ideas . . . . em que
se destroe o erro dos Naturalistas,
que dizem ser a rasão natural a voz
por onde so Deos falla aos homens;
que esta he toda a revelação divina,
em forma, que faltando a rasão natural, não ha obrigação de crer o
Dogma, que se propõe como revelado:

253



#### Advertencia.

Pag: 9 lin. 18 conhecidas, Leia-fe conhecidas, e conceconcebidas

Pag. 20 na not. fen-fiferas, que fao

Pag. 23. lin. 1. verdades fao coufa

Pag. 25 lin. 7 estribada n'ellas Pag. 26 lin. 13 ut retribue-

Pag. 38 lin. 8 na not. e de ra-

Pag. 48 lin. 16 substanciaes, alheias

Pag. 80 lin. 12 eumdem Pag. 138 lin. 18 infinitum

Pag. 190 lin. 23 fuspeito-

Pag. 272 lin. 1 necessidade Pag. 287 lin a necessidade.

Pag. 287 lin. 6 persuadir-selhes

bidas fenfiferas fao

fe fao coufa

n'elles et retribuetur

e dá a razas

fubstancias alheias

eamdem in infinitum fuspeitozas

nescidade nescidade perfuadir-fe não lhes 1er

